## GOVERNMENT OF INDIA

DEPARTMENT OF ARCHAEOLOGY

# CENTRAL ARCHÆOLOGICAL LIBRARY

CALL No. 891.05/V.O.J. AGC. No. 31457

**D.G.A. 79.**GIPN—S4—2D. G. Arch. N. D./57.—25-9-58—1,00,000.



•

# noting

•

,

# VIENNA

# ORIENTAL JOURNAL

EDITED

BY

# THE DIRECTORS OF THE ORIENTAL INSTITUTE

OF THE UNIVERSITY

31400



ERNEST LEROUX.

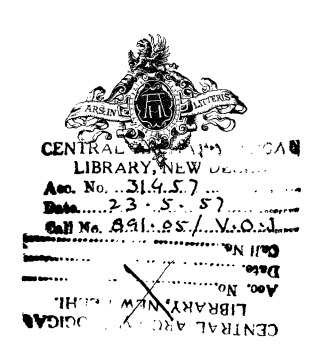
K. U. K. HOF- UND UNIVERSITÄTS-BUCHHÄNDLER

LONDON LUZAC & Co.

TURIN HERMANN LOESCHER.

NEW-YORK LEMCKE & BUECHNER (FORMRELY B. WESTERMANN & CO.)

BOMBAY EDUCATION SOCIETY'S PRESS.



# Contents of volume XVII.

# Articles.

|                                                                              | Page        |
|------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| Der demotische Roman aus der Zeit des Königs Petubastis, von J. KRALL.       | 1           |
| War Artasches von Armenien der Besieger des Krösus? von Gregor Cha-          |             |
| LATHIANZ                                                                     | 37          |
| Beiträge zur persischen Lexikographie, von R. v. Stackelberg (Fortsetzung) . | 17          |
| Der Ursprung der armenischen Fürstentümer, von B. CHALATIANZ                 | 60          |
| Der Sabhaparvan in der südindischen Rezension des Mahabharata, von           |             |
| M. Winternitz                                                                | 70          |
| Über Amitagatis Subhāṣitasamdoha, von Johannes Hertel                        | 105         |
| Zum altindischen Hochzeitsritual, von Theodor Zachariae                      | 135         |
| The god Indra and the Sama-Veda, von MAURICE BLOOMFIELD                      | 156         |
| Die Grundbedeutung des hebräischen und neuhebräischen Stammes קלֹם, von      |             |
| A. Büchler                                                                   | 165         |
| Über die armenische Version der Weltchronik des Hippolytus, von Gregor       |             |
| Chalatiantz                                                                  | 182         |
| Zum altindischen Hochzeitsritual von Theodor Zachariae (Schluß)              | 211         |
| Strophenbau und Responsion in den Psalmen, von M. Berkowicz                  | 232         |
| Beiträge zur Kenntnis altarabischer Dichter, von R. Geven                    | 246         |
| Die altägyptische Bezeichnung der Trogodyten bei den Klassikern, von W. Max  |             |
| MÜLLER                                                                       | 271         |
| Gibt es eine Wurzel im Assyrischen? von A. Ungnad                            | 277         |
| Die Quantität der Vokale im Khassi, von P. W. Schmidt                        | 303         |
| Zur Höllenfahrt der Istar, von Friedrich Hrozný                              | 323         |
| Zur Syntax von Istars Höllenfahrt, von D. H. Müller.                         | 331         |
| Die Wortfolge bei Hammurabi und die sumerische Frage, von D. H. MÜLLER       | <b>3</b> 37 |
| Eine Fabel Ksemendras, von Johannes Hertel                                   | 343         |
| Das Baudhāyanasūtra als Quelle des Mahābhārata, von W. Caland .              | 351         |
|                                                                              |             |

IV Contents.

# Reviews.

| Don Martino de Zilva Wickremasinghe, 1. Catalogue of the Sinhalese Manu-                                                       | Page |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| scripts in the British Museum; 2. Catalogue of the Sinhalese printed books in the Library of the British Museum, von E. MÜLLER | 76   |
| N. Rhodokanakis, Der Dîwân des 'Ubaid-allâh ibn Kais ar-Ruqaijât, von                                                          | • `  |
| TH. NÖLDEKE                                                                                                                    | 78   |
| René Basset, La Khazradjyah, Traité de Métrique Arabe par Ali El Khazradji,                                                    |      |
| von I. Goldziher                                                                                                               | 187  |
| SAMUEL KRAUSS, Griechische und lateinische Lehnwörter im Talmud, Midrasch                                                      |      |
| und Targum, von L. de Nobiscu                                                                                                  | 192  |
| THOMAS JOSEPHUS LAMY, Sancti Ephraem Syri hy i et sermones, von TH.                                                            |      |
| Nöldeke                                                                                                                        | 196  |
| S. Sycz. Ursprung und Wiedergabe der biblischen Eigennamen im Koran, von                                                       |      |
| N. Rhodokanakis.                                                                                                               | 281  |
| M. Aurel Stein, Sand-buried Ruins of Khotan, von L. v. Schroeder                                                               | 286  |
| DR. W. CALAND, Über das rituelle Sūtra des Baudhāyana, von M. Winternitz                                                       | 289  |
| FRIEDRICH KNAUER, Mānavasrautasūtram, von M. Winternitz                                                                        | 294  |
| TH. W. JUYNBOLL, Handleiding tot de Kennis van de Mohammedaansche Wet                                                          |      |
| volgens de leer der Sjäfi'itische school, von I Goldziher                                                                      | 356  |
| F. H. Weissbach, Babylonische Miscellen, von W. Bang                                                                           | 363  |
| Abthur Christensen, Omar Khajjâms Rubâijât, von Martin Hartmann                                                                | 366  |
| W. MAX MULLER, Der Bündnisvertrag Ramses' II und des Chetiterkönigs, von                                                       |      |
| J. Krall                                                                                                                       | 375  |
| G. van Vloten, Tria opuscula auctore Abu Othman ibn Bahr al-Djahiz Bas-                                                        |      |
| rensi, von Th. Nöldeke                                                                                                         | 380  |
| René Basset, Contes populaires d'Afrique, von L. Reinisch                                                                      | 38€  |
| Miscellaneous notes.                                                                                                           |      |
| But götzenbild pers. afgh. hind. etc., von A. Lubwig                                                                           | 93   |
| Eine Konjektur im jüngeren Veda, von Julius von Negelein                                                                       | 96   |
| Eine altindische Opferidee, von Julius von Negelein                                                                            | 99   |
| Die vyadhanayogāḥ im Kāmasūtra p. 368 f., von Richard Schmidt .                                                                | 102  |
| Erklärung, von D. H. MÜLLER                                                                                                    | 104  |
| East and West, von M. WINTERNITZ                                                                                               | 204  |
| Zur ägyptischen Sternkunde, von Franz Freiherr v. Calice                                                                       | 296  |
| Zum Pancatantra, von Joh. Hertel                                                                                               | 297  |
| Das Fieber von Haibar und der Esel, von R GEYER .                                                                              | 301  |
| Über die sichtbarkeit der Venussichel für das unbewaffnete auge, von A. Ludwig                                                 | 389  |
| Über ein von Peterson erwähntes Ms des Kamasutra, von Richard Schmidt                                                          | 390  |
| Verzeichnis der bis zum Schluß des Jahres 1903 bei der Redaktion der WZKM                                                      |      |
| eingegangenen Druckschriften                                                                                                   | 391  |

# Der demotische Roman aus der Zeit des Königs Petubastis.

Von

#### J. Krall.

Eine nochmalige Durchstöberung des gesamten Bestandes der Papyrussammlung Erzherzog Rainer, welche ich erst in letzter Zeit, nach Übersiedelung der Sammlung in die Räume der k. k. Hofbibliothek, vornehmen konnte, hat eine große Anzahl neuer kleiner Fragmente zu Tage gefördert, welche zu dem historischen Roman aus der Zeit des Königs Petubastis gehören, über den ich zuerst 1894 auf dem Orientalisten Kongresse in Genf berichtet habe. Dagegen ist die Hoffnung, der ich damals Ausdruck gegeben hatte, es könnten sich in anderen Sammlungen größere Stücke dieses Textes vorfinden, nicht in Erfüllung gegangen. Erscheint sonach eine weitere Vermehrung des Materials vorläufig ausgeschlossen, so ist die Zeit zur Herausgabe und nachmaligen Verwertung des Gewonnenen gekommen.

Die Zahl der kleinen Fragmente ist nunmehr auf 82 (D 6529—D 6611) gestiegen, sie ergänzen zum Teil vorhandene Lücken, und geben Reste neuer Kolumnen. Es wird jetzt möglich eine Reihe von Fragen, die in meiner ersten Publikation in den "Mittheilungen aus der Sammlung der Papyrus Erzherzog Rainer" VI, 19 fl. (als "Hist. Rom." im folgenden zitiert) angeregt wurden, schärfer zu fassen.

Für die Beschreibung und die Rekonstruktion des Papyrus kann ich auf meine früheren Ausführungen verweisen. Die Anreihung der Wiener Zeitschr. f. d. Kunde d. Morgenl. XVII. Bd.

drei großen Fragmente (D 6521 — D 6528) hat sich als richtig erwiesen, unter den kleinen Fragmenten habe ich nachträglich Reste neuer Kolumnen gefunden. Ein großer Teil der kleinen Fragmente gehörte dem Anfange des Papyrus an. Die zusammenhängende Reihe der Fragmente beginnt mit der nur unvollständig erhaltenen Kolumne F. Die Buchstaben A—E habe ich für etwa sich ergebende Kolumnen des verlorenen Anfangs freigelassen.

Die Kolumne F beginnt mit einer erregten Verhandlung zwischen Kaamenophis, dem Führer der Mannschaft von Mendes und Pimai dem Kleinen, dem Führer der Soldaten, wegen des Raubes des Panzers (Chalibsch) des Fürsten Eiorhorerou. Diese Chalibsch war von Kaamenophis in die mendesische Festung — so umschreibe ich den nicht sicher zu lesenden Ortsnamen — aus Heliopolis gebracht worden. Wie dies geschehen, war auf den verloren gegangenen Seiten des Papyrus erzählt. Die Besprechung fand in der mendesischen Festung statt, wo Pimai den Kaamenophis aufgesucht hatte.

Es scheint, wenn ich die ersten Zeilen der Kolumne F richtig verstehe, daß Kaamenophis auf dem Standpunkt stand, daß die Chalibsch ihm ursprünglich gehört hatte und er sonach im Rechte war, als er sie in die mendesische Festung bringen ließ. Als dann Pimai auf seiner Forderung beharrt, droht ihm Kaamenophis, er werde ihm durch seine Sippe eine sbô n-šes zu teil werden lassen. In der ersten Gruppe ist das hieroglyphische state werden lassen. In der ersten Gruppe ist das hieroglyphische im Papyrus Lee, vgl. Ägypt. Zeitschr. 1879, S. 78, 80) zu erkennen; die zweite Gruppe findet sich in meinem Glossar (zum "Hist. Rom.") unter Nr. 365 angeführt und bedeutet mit dem Determinativ versehen "Soldat". Die sbô n-šes, von der in unserem Papyrus so oft die Rede ist, ist etwa durch "Züchtigung, wie sie bei den Soldaten üblich ist" wiederzugeben. Kaamenophis zeigt keine Neigung die Chalibsch zurückzugeben, er fordert vielmehr, wie aus den Enden der Zeilen 11 und folgende hervorzugehen scheint, Pimai auf, das Begräbnis des Fürsten Eior-

horerou zu betreiben, an dem sich ,die Obersten, die Führer der Mannschaft, die großen Männer' (Z. 11) und [die Städte] Ägyptens und die Nomen des [ganzen] Landes (Z. 13) beteiligen sollten. Aus den Wendungen ,Kämpfen' (Z. 16), ,ihn schlagen zu lassen' (Z. 21), ,indem sie (herbei) stürmten um ihn zu fassen' (Z. 22) und ,[er fuhr auf] dem Nil in der Nacht' möchte man schließen, daß Pimai zu heftigen Äusserungen gegen Kaamenophis und seine Sippe sich verleiten ließ, und vor Mißhandlungen sich nur durch heimliche Flucht nach Tanis, den Ort an dem sich Pharao befand, retten konnte. Hier finden wir auch den Großen des Ostens, Pekrur, vor, dessen Titel ,Großer des Ostens' sein Seitenstück in jenem eines ,Großen des Westens', den Tafnacht, der Gegner des Äthiopenkönigs Peônche führte, findet.

Pekrur und Pimai erscheinen in Trauergewändern auf der Werch ( vor dem Könige, welcher, ohne auf die Frage nach Rückgabe der Chalibsch einzugehen, seinen Auftrag wiederholt, dem Fürsten Eiorhorerou ein großes und schönes Begräbnis zu bereiten. Pimai ergeht sich in seiner Erwiderung, welche die Kolumne G beginnt, in Drohungen gegen Kaamenophis, welche der König durch die Bemerkung abschneidet, es dürfe zu seiner Zeit kein Kampf in Ägypten ausbrechen. Pimai nimmt diese Erklärung mißmutig entgegen. Nun ergehen die Weisungen zum Begräbnisse des Fürsten Eiorhorerou, welcher seine Ruhestätte in der Nekropolis der Stadt P-osiris-neb-dad, im neunten unterägyptischen Nomos gelegen, findet. Nach dem Begräbnisse begeben sich Pekrur und Pimai nicht wie es der König angeordnet in ihre Heimat, sondern erscheinen nochmals als Bittende in Tanis vor dem Könige. Sie erklären die Nachfeier des Begräbnisses solange nicht vornehmen zu können als die Chalibsch in der mendesischen Festung sich befindet. Dem Könige bleibt nun nichts übrig als Kaamenophis nach Tanis kommen zu lassen und ihm den Auftrag zur Zurückgabe der Chalibsch zu geben. Nun ist die Reihe an Kaamenophis Widerstand zu leisten. Er gibt vorerst auf dreimaligen Zuruf keine Antwort und erklärt schließlich nach weiteren Drohungen Pimais, es werde einen allgemeinen Kampf

in Ägypten geben, bevor die Chalibsch aus der mendesischen Festung herausgegeben würde. Nun greift auch Pekrur ein. Er gibt in schwulstiger Rede seiner Entrüstung über Kaamenophis lebhaften Ausdruck, der die Nomen Ägyptens zu einer derartigen Kraftprobe herausfordert und schildert die Folgen seines Vorgehens. Auch auf die Tapferkeit seiner Anhänger weist Pekrur hin, auf die [Rinder] von Pisapte, die Löwen von Metla.1 Auf das äußerste will es der König nicht ankommen lassen, er erklärt, er werde, nach Ablauf einer Frist von fünf Tagen, die Chalibsch zurückstellen lassen. Pimai erklärt sich damit einverstanden, er werde es dann nicht nötig haben die Chalibsch mit Gewalt zurückzubringen. Dabei spielt die Gruppe ,Hist. Rom.', S. 61, Nr. 370 eine Rolle. Diese Gruppe mit den Determinativen, welche wir bei Benine, sellibu, chie vorfinden (,Hist. Rom.', S. 38, Nr. 12), wird etwa ,Lanze' oder etwas ähnliches bedeuten. Sie diente als Zeichen des Kampfes, sie stand so an unserer Stelle, so Q 12, 18), wenn der Kampf ausbrach, sie wurde entfernt, wenn er aufhören sollte (Q 9). Sie gehörte, wie wir aus R 26 ersehen, zu der kriegerischen Ausrüstung des Großen des Ostens Pekrur, der eine solche, die aus einer arabischen Holzart (?) verfertigt war, besaß. Kaamenophis stellt dagegen, ohne weitere Begründung an den König das Ansuchen, seine Sippe zusammenrufen zu lassen. Kaamenophis hatte wahrscheinlich den Wunsch seiner Sippe die Angelegenheit vorzutragen, jedesfalls die Absicht Zeit zu gewinnen. Er rechnete auch mit der Tatsache, daß seine Anhänger, die hauptsächlich im Delta saßen, rascher zur Stelle sein konnten als die Sippe des Eiorhorerou, welche in ganz Ägypten bis Elephantine hinauf zerstreut saß.

Die Antwort Pharaos ist mit dem Anfange der Kolumne J verloren gegangen. Es scheint, daß er seine Warnung vor einem allgemeinen Kampfe wiederholte.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Für die Ergänzung vgl. Q 5 und R 8. Bei der Lokalität Metla möchte ich an den metelitischen (siebenten unterägyptischen) Nomos erinnern, Pisapte und Metla würden die östlichsten und westlichsten von Anhängern Pekrurs bewohnten Teile des Delta darstellen.

So ergehen gleichlautende Botschaften an Zihor, der nach X 20 das Amt eines Führers der Soldaten des mendesischen Nomos bekleidete und nach X 27 der Sohn eines Önchhor war und Pramoone, Sohn des Önchhor (da Kaamenophis nach F 9 ebenfalls der Sohn eines Önchhor war, so haben wir es hier wahrscheinlich mit seinen Brüdern zu tun) ferner an Önchhor, Sohn des Hurbesa und andere.

Auch an die Nomen von Tanis (?), Mendes, T-hat und Sebennytos ergeht die Botschaft Mannschaften zu entsenden. Für den vierten dieser Nomen ist die Lesung , die ich bereits ,Hist. Rom.', S. 11 ins Auge gefaßt hatte, vorzuziehen. V 10 findet sich an der Stelle dieses Nomosnamens der Name der Hauptstadt \*\*Emnorte.

Zum Schlusse schickt auch Onchhor, der Sohn des Königs, nach seinen Leuten.

Pimai der "Kleine" wird durch diese Vorkehrungen seines Gegners Kaamenophis beunruhigt. Pekrur tröstet ihn mit dem Hinweise, daß seine Genossen bald zur Stelle sein werden. Durch einen Depeschenträger läßt er Horau, den Sohn des Pet[chonsu?], den Großen der Streitkräfte Petchonsu, Paramoone, Sohn des Zinofr, Minnemai, Sohn des Eiorhorerou, (die Genossen) Pimais des Kleinen, Ruru, Sohn des Eiorhorerou, Önchhor von Herakleopolis,¹ [Sobk]-² hotpe, Sohn des Zinofr, Wirhne, Sohn des Önchhor von Mytum,³ sowie (die Leute des) Nomos des Ostens verständigen.

Pekrur gibt Pimai den Rat, an den Gazellensee vorauszufahren, und dort die Ankunft seiner Brüder abzuwarten. Von dem Erscheinen Pimais am Gazellensee wird Kaamenophis gleich verständigt und es wird ihm nahegelegt Pimai, der nur von seinem Diener Zinofr begleitet war, zu beseitigen, bevor Pimais Sippe am Gazellensee einträfe, dann würde diese unverrichteter Dinge zurückkehren und die Chalibsch dort verbleiben, wohin sie Kaamenophis gebracht hatte. So sehen wir Kaamenophis bald bei Pimai am Gazellensee eintreffen und an ihn die Aufforderung zum "Kampfe zu Zweiundfünfzig" richten.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Diese Lesung scheint sicher zu sein.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Nach S 9 ergänzt.

<sup>3</sup> Ist das heutige Meidum, das 🌣 🚾 ⊗ der Peôncheinschrift.

Das Verständnis der nächsten Vorgänge wird uns durch große Lücken und eine Reihe häufig vorkommender technischer Ausdrücke erschwert. Vor allem ist es störend, daß wir über das Kampfspiel zu "Zweiundfünfzig" nicht näher unterrichtet sind. Von großer Wichtigkeit ist ferner eine Gruppe, die wir wur caque zu lesen haben und die "Kommando, Befehl" oder etwas Ähnliches bedeutet. Es gab einen "Ort des Kommando", etwa ein Hauptquartier, in welches nach L 16/17 Pimai sich begeben sollte. Die Mannschaften marschieren (qai) nach dem Kommando (L 19 und danach K 31); Monthbal bekommt das Kommando, die Verhaltungsbefehle von Seiten Pekrurs (V 24).

Pimai nimmt die Herausforderung an, und verspricht seinem Diener, der darüber sehr unglücklich ist, vorsichtig vorzugehen. Er rüstet sich zum Kampfe. Die Aufzählung der einzelnen Stücke, die Pimai anlegt, nimmt das Ende der Kolumne L und den Anfang der Kolumne M ein, sie wimmelt leider von zahlreichen sonst nicht nachweisbaren Ausdrücken und ist außerdem durch große Lücken unterbrochen.

Etwa mit der vierzehnten Zeile der Kolumne M war die Beschreibung der Ausrüstung Pimais abgeschlossen, aus den Resten der folgenden Zeilen scheint hervorzugehen, daß Pimai sich sofort an den Ort begab, an dem sich Kaamenophis befand, zu dem hgy n sdy. Wie diese öfter vorkommende Gruppe (Q 13, P 29) zu übersetzen sei, ist nicht sicher. Ich denke an das koptische vac : vax , Schlinge und wax ,ringen, woeix : woix ,Athlet, vielleicht war die Stelle wo das Ringen stattfinden sollte mit einer Schnur umspannt.

Aus den Resten der Zeilen 19 und 20 ersehen wir, daß Kaamenophis sich ebenfalls rüstete. Wir finden dann die Gruppen, die
etwa "Züchtigung nach Soldatenart" bedeuten mögen; in Zeile 31
heißt es (wie in W 4) "sie (?) waren nach Art dessen, der nicht
kämpft". Diese Zeilenreste reichen nicht aus um sicher zu erkennen,
ob schon hier die Schilderung des "Kampfes zu 52" zwischen Pimai
und Kaamenophis vorlag, oder nur die Vorbereitungen zu demselben
beschrieben waren. Jedesfalls sehen wir, daß die Bedrängnis Pimais

zunimmt. Er schickte seinen jungen Diener Zinofr nach dem Hafen um auszulugen, ob noch keine Barke mit Bundesgenossen in Sicht sei. Tatsächlich sieht Zinofr nach einiger Weile eine Reihe befreundeter Schiffe herankommen. Leider ersehen wir wegen der Lücken nicht wer auf der Barke fuhr, man könnte wohl vermuten, daß es Petchonsu war. Zinofr berichtet den Ankömmlingen das Vorgefallene und kehrt zu Pimai zurück um ihm die Ankunft der Bundesgenossen zu melden. Es scheint, daß Zinofr seinen Herrn in großer Gefahr vorfindet, darauf dürfte wohl auch der Rest der Zeile 30 ,sein Auge von Weinen geschwollen' sich beziehen (auch L 12 weint Zinofr). Am Schlusse dieser Kolumne M (von Zeile 32 an) war wieder von der Ankunft einer Remesbarke in Wendungen die Rede, welche mit jenen des Anfangs der Kolumne identisch waren. Ob es dieselbe war, die erst jetzt an den Ort herankam, wo Pimai war, läßt sich nicht sagen. Von der folgenden Kolumne O liegen nur einige neu gefundene Reste vor. Damit endet das erste große zusammenhängende Stück, das die Kolumnen F bis O enthielt. Das zweite enthält das Ende der Kolumne P, die Kolumnen Q bis U, von denen freilich die beiden letzten T und U nur in kleinen Fragmenten vorliegen.

Von der Kolumne P, die wahrscheinlich auf die Kolumne O unmittelbar folgte, liegen nur Zeilenreste vor, von der Kolumne Q ist der Anfang verloren gegangen. In den verloren gegangenen Fragmenten war von dem Eintreffen des Führers Petchonsu am Gazellensee die Rede. Zwischen ihm und dem Sohne des Königs Onchhor entspann sich dort ein Kampf, dessen Verlauf den König einzugreifen nötigte. Er verläßt Tanis und erscheint am Gazellensee. Die Verfügungen, die er dort traf, um die Entscheidung bis zum Eintreffen der gesamten Sippe des Eiorhorerou hinauszuschieben, füllten den Anfang der Kolumne Q. Hier werden die Nomen von Pisapte und Athribis den Nomen von Mendes und Sebennytos gegenüber gestellt. Es ist anzunehmen, daß Petchonsu, der das Amt eines 'Großen der Streitkräfte' ohne weitere Angabe führte, dem Nomos von Athribis entsprach, wie Pekrur jenem von Pisapte, Kaamenophis jenem von Mendes und Onchhor voraussichtlich jenem von Sebennytos. Bis die

Sippe des Eiorhorerou vollzählig eintrifft, möge man Vorbereitungen für den zu erwartenden Kampf treffen, es soll ein šeš vor dem König und auch der Kampfplatz für die Mannschaften vom Scepter — ich denke zweifelnd an — und jene vom Schilde (chyc)<sup>1</sup> bereitet werden.

Dem Könige gelingt es Petchonsu vor weiteren Gewalttätigkeiten zurückzuhalten. Es wird uns dann die Landung der Schiffe der Sippe des Eiorhorerou berichtet. Nun läßt sich die überwältigende Masse der Anhänger des Pekrur und Petchonsu überblicken. Man schreitet zu den Vorbereitungen des Kampfes, es wird vorerst für jeden der Führer ein ,B(a)k gemacht', welches auch in der Peôncheinschrift (Zeile 33 und 91) vorkommende Wort ,eine aus Brettern verfertigte Tribüne' bedeuten dürfte. Der König, Pekrur und die anderen Fürsten sind als Zuschauer gedacht. Für Kaamenophis und Pimai wird kein ,B(a)k gemacht', sie sollen den Kampf ausfechten, das Heer der vier Nomen stand hinter Kaamenophis, jenes von Heliopolis hinter Pimai'. Der König will Ordnung in den Kampf gebracht wissen, damit derselbe nicht zu einem allgemeinen, verworrenen ausarte. Pekrur übernimmt diese Aufgabe, wobei, wie Q 14, wieder ein chwe-Schild eine Rolle spielt. Pekrur gibt den einzelnen Kämpfern , Zeichen (sich); welcher Art dieselben waren, bleibe dahin gestellt, wir sehen, daß dieselben 'aufgehoben' wurden. Auch die kämpfenden Nomen scheinen ähnliche Zeichen (? - es ist die Gruppe Hist. Rom.', Nr. 225) zu erhalten.

Dann sehen wir Monthbal, einen aus dem Lande Choir angekommenen Angehörigen der Sippe des Eiorhorerou, auftauchen, den ein Traumgesicht nach Ägypten zu ziehen veranlaßt hatte. Damit sind wir an den Schluß der Kolumne S angelangt. Von der nächsten Kolumne sind nur einzelne Reste vorhanden, aus denen wir ersehen, daß Pekrur dem Monthbal Vorschriften über sein Verhalten während des Kampfes erteilt. Es ist die Rede von seinen Schiffen und von jenen (?) des Nomos von Pisapte, Heliopolis, Sais. Am Ende der Kolumne wird die Lokalität T-ôme m-p-rochte und die Landung Zi-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. auch T 5, 6.

nofrs erwähnt, von welchem seit Ankunft Pimais am Gazellensee nicht mehr die Rede war.

Dann haben wir einige Zeilenanfänge einer neuen Kolumne, von welchen es zweifelhaft bleibt ob sie mit den wenigen Zeilenenden der Kolumne U zusammenhingen, mit welcher das letzte der drei großen Fragmente unseres Papyrus beginnt.

Aus dem Anfange der Kolumne V ersehen wir, daß der Kampf zwischen den beiderseitigen Anhängern ein allgemeiner geworden war. Auch Monthbal greift in denselben ein, sehr zum Nachteil der Sache des Kaamenophis. König Petubastis fordert Monthbal auf, seinem Wüten und Morden Einhalt zu tun, und erneuert das Versprechen, das er bereits Pimai in Tanis gegeben hatte, er werde die Chalibsch nach Heliopolis bringen lassen, ,indem die Freude vor ihr, der Jubel hinter ihr sei'. Auch Kaamenophis ist im Kampfe mit Pimai erlegen, am schlimmsten ergeht es jedoch Onchhor, dem Sohne des Königs, im Kampfe mit Petchonsu. Erst jetzt entschließt sich der König die Rückgabe der Chalibsch, gegen die er trotz seiner Versicherungen und Versprechungen im Geheimen Widerstand geleistet hatte, zu gewähren. Minnemai, dem zuletzt1 am Gazellensee anlangenden Anhänger des Eiorhorerou, ist es vergönnt sich der Chalibsch, die inzwischen auf die Barke des Mendesiers Zihor, wahrscheinlich des Bruders des Kaamenophis, gebracht worden war, zu bemächtigen. So wird die Chalibsch, die Ägyptens Nomen in Aufruhr versetzt hatte, nach Heliopolis gebracht. Das Ereignis wurde auf einer Stele verewigt.

In der nachfolgenden Übersetzung ist das sicher Faßbare von dem Zweifelhaften oder nur Geratenen im Drucke geschieden, indem die zweifelhaften oder nur geratenen Stellen mit kursiven Lettern gedruckt sind. Lücken im Papyrus sind durch eckige Klammern, unleserliche Stellen durch Punkte bezeichnet. In runden Klammern stehen Wendungen, die zur Erleichterung des Verständnisses hinzugefügt sind.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Begreiflicherweise da er von Elephantine und Syene kam.

#### Pimai fordert von Kaamenophis die Chalibsch zurück.

[Es sprach zu ihm] [F 1] Kaamenophis [. . . .] ich bin nicht der Erste, der zu ihm ging, ist er nicht [. . . .] [2] in der mendesischen Festung [seiner Stadt], bevor er die Chalibsch entrissen hatte aus [seiner] Hand, [aus] [3] [ihren] Häusern; [hat er sie nicht] selbst genommen in seine Stadt, (während) ich in T-ôme des Vorstehers [4] der Heerden von Sochem war.' [Alle] Dinge, welche sein junger Diener vor ihm gesagt hatte, machte er gemäß den Reden [5] [.....] König Petubastis, denn keinerlei Ding der Erde hatte sie verwischt. Es sagte zu ihm Pimai:, Wehe [...] im Herzen [6] [über] die mendesische Festung, ist (denn) nicht diese Chalibsch bei Dir in Deinen Häusern, hast Du nicht gehen lassen (ausgestreckt) Deine Hand [7] [nach der Chalibsch] des Fürsten Eiorhorerou, welche Du nach der mendesischen Festung, Deiner Stadt genommen hast (und) Du [8] [hast sie nicht an ihre Stätte zurückgebracht] wiederum? Hast Du es getan wegen Deines gewalttätigen Übermutes, beim Leben (oder) wegen [9] [.....] Deiner . . . . . Soldatenzüchtigung?

Nacht, er gelangte [25] [nach Tanis und berichtete dem König], was Kaamenophis getan hatte.

#### Der König ordnet das Begräbnis des Fürsten Eiorhorerou an.

Es ließ der König [26] [sie berufen . . . . Der Fürst des Ostens] Pekrur und Pimai der Kleine [27] [legten] Trauerkleider an [..... die Adons [28] [... . . .] des Landes, welche Herren desselben sind, mögen kommen [. . . .] auf die Werch.' Der Fürst des Ostens [29] [Pekrur sagte]: Ist es schön, das was Kaamenophis tut, der eine Blasphemie gesagt hat (gegen) seinen Gegner den [30] Fürsten Eiorhorerou. Es war sein Gesicht [. . . . . . . . . | Nachdem der König gehört hatte, [31] [da sagte] der König: Großer des Ostens Pekrur und Pimai der Kleine, seid nicht aufgeregt in Eueren Herzen [32] [wegen der Worte], welche er gesagt hat. Bei Amon-Ra, dem Herrn, dem König der Götter, dem großen Gott von Tanis, ich werde es sie wiederholen lassen [33] [.... des Fürsten] Eiorhorerou, in einem großen, schönen Begräbnisse . . . . . ' Als da hörte Pimai [G 1] die Worte, da sagte er: ,O König, o mein großer Herr, die [Worte], welche [. . . . . .] [2] Weihrauch der Männer von Mendes, welche nicht ..... [3] Bei Atum, dem Herrn von Heliopolis, Rê, Hor, Chopr, Merti, dem großen Gotte, meinem Gotte [. . . . . . . . . . ] [4] indem die Mannschaft Ägyptens, die zu ihm gehörte . . . Ich werde vergelten den Schlag, den er [mir] gab [...] [5] Es sagte der König: "Mein Sohn Pimai, lasse nicht den Kampf [.....], daß ausbreche Streit [in Ägypten] [6] zu meinen Zeiten. Es neigte Pimai sein Haupt und es (war) sein Gesicht traurig. Es sagte der König: ,Der Depeschenträger [. . . . . . .] [7] Möge man senden nach den Nomen Ägyptens, angefangen von Elephantine bis Syene [. . . .] [8] [. . . .], möge man herbei bringen Euere Binden, Euere Amulete des Gotteshauses [und] Euere Totenbinden [. . . .] [9] nach Busiris-Nebdad, auf daß man mache, was geschrieben ist für den Apis und Mnevis, den König (und) Oberen der Götter, und man [die Riten erfülle] [10] insgesamt für den Fürsten Eiorhorerou.' Sie machten gemäß den Worten

allen, welche der König insgesamt befohlen hatte. Es dauerte [viele Tage], [11] es wetteiferten die Südlünder, es eilten die Nordländer, es fuhr der Westen (und) Osten. Sie machten die Fahrt nach Busiris-[12] Nebdad.

Da sagte der Große des Ostens Pekrur: "Mein Sohn Pimai, siehe auf die Mannschaft [.....] [13] des Ostens. Möge man beistellen ihre Totenbinden und ihre Anteharze und ihre Talismane der Tempel und ihre Cherheb [14], (die) obersten, welche zur Anbetung gehen. Mögen sie nach Busiris fahren, mögen sie [den Körper] [15] des Osiris, des Königs Eiorhorerou in das Haus der Salbung (Einbalsamierung) geben (und) ihn salben (und) ihm ein [schönes] Begräbnis [bereiten nach Art] [16] des großen und schönen Begräbnisses, welches man dem Apis und dem Mnevis, dem König (und) Oberen der Götter macht. Sie machten es ihm. Man ließ ihn bringen [17] zu seinen Ruhestätten von Schefth... (bei) Busiris-Nebdad. Danach entließ der König das Heer [18] Ägyptens zu ihren Nomen und ihren Städten.

Da sagte Pimai zu dem Großen des Ostens Pekrur: "Mein Vater, [19] kann ich denn nach Heliopolis, meinen Nomos ziehen und eine Feier¹ begehen, während die Chalibsch meines Vaters [20] Eiorhorerou in dem Innern der Insel² von Mendes, in der mendesischen Festung (ist). Es sagte der Große des Ostens Pekrur: [21] "Groß sind die Worte, o Sopt, Großer des Ostens, welcher sagte: "Niemand widersteht meinem Gotte Eiorhorerou, Du wirst nicht den [22] Weg nach Heliopolis nehmen, ohne daß wir die Chalibsch mit uns nehmen."

# Pekrur und Pimai rufen die Intervention des Königs an.

Es stießen die großen Männer (vom Lande) ab, sie [23] fuhren bis sie nach Tanis gelangten. Sie stürmten zu der W(e)rch vor den König. Zu der Stunde [24], da der König den Großen des Ostens Pekrur und Pimai und ihre Mannschaft bemerkte, da ward betrübt sein Herz darob, [25] (und) er sagte zu ihnen: "Was ist es damit, ihr großen Männer? Habe ich Euch nicht zu Eueren Nomen, zu Eueren

<sup>1</sup> Es ist die Gruppe zu ergänzen, die von Spiegelberg als έορτή erklärt wird.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Insel von Mendes, ähnlich wie Soknopaiu Nesos.

Städten und Eueren großen Männern geschickt, [26] damit man ein großes (und) schönes Begräbnis für meinen Gott Eiorhorerou mache? Was ist es nun wieder mit diesem schändlichen Benehmen [27] Euerseits.' Es sagte der Große des Ostens Pekrur: "Mein großer Gott, können wir denn nach Heliopolis ziehen, ohne [28] die Chalibsch des Fürsten Eiorhorerou in unsere Nomen und unsere Städte selbst mitzunehmen; [29] unsere Schande wäre (sonst) in ganz Ägypten. Können wir die Feier eines [. . .] Begräbnisses begehen, während seine [30] Chalibsch in der mendesischen Festung (sich befindet), da wir sie an ihren früheren Ort in Heliopolis nicht haben bringen können?' [31] Da sagte der König (zu) einem Depeschenträger: ,[Bringe] eine Botschaft in die mendesische Festung, um dem Kaamenophis zu melden: [32] ,Zögere nicht nach Tanis zu kommen, wegen einiger Sachen, deretwegen ich nach Dir geschickt habe. [33] Die unangenehme Botschaft, man brachte sie schriftlich. Man gab sie [....] einem Farbigen, nicht zögerte er in die mendesische Festung zu gehen.

[H 1] Er gab die Depesche in die Hand des Kaamenophis. (Dies)er las sie, [nicht] zögerte er nach Tanis zu gehen, an den Ort, an dem sich der König [2] befand. Es sagte der König: 'Kaamenophis, siehe die Chalibsch des Osiris, des Gottes Eiorhorerou, möge sie an ihren Ort zurückkommen, [3] möge man sie tragen nach Heliopolis, in die Häuser des Pimai, an die Orte, aus denen Du sie gebracht hast.' Als Kaamenophis dies gehört hatte, [4] gab er sein Haupt in . . . . indem sein Gesicht finster war. Es rief ihm der König dreimal [5] und er [gab] keinerlei Antwort. Es stellte Pimai sich in die Mitte vor den König und sagte: 'Die [6] Haarlocke . . genießt Weihrauch.¹ [Gedenkst] Du in Deinem gewalttätigen Übermute³ mit [7] mir zu kämpfen vor dem Könige?' Nach dem die Mannschaft Ägyptens diese Worte gehört hatte, sagte sie: 'Kaamenophis sucht Streit' [8]. Es sagte Pimai: 'Bei Atum, dem Herrn von Heliopolis, dem großen Gotte, meinem Gotte, außer (nca)³ der oberen Anordnung

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Redewendung scheint sprichwörtlich zu sein.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Dieselbe Wendung wie in F 8.

<sup>3</sup> Vgl. Stern, § 561, 3.

(necmine) und der Ehrfurcht [9] vor dem Könige, welche auf Dir ist, würde ich Dir die schlechte Farbe (des Todes) bereiten . . . . . . . Es sagte Kaamenophis: [10] ,Bei Mendes, dem großen Gotte, der Kampf, welcher im Nomos, der Krieg, welcher in der Stadt ausbrechen wird, wird aufwühlen (eine Sippe) [11] gegen die andere, zu dem Kriege, der sein wird von Einem gegen den anderen wiederum, wegen der Chalibsch, (bevor) man sie aus der mendesischen [12] Festung bringt. 11 Es sagte der Große des Ostens Pekrur vor dem Könige: "Ist es schön, was [13] Kaamenophis [tut] und die Worte, die er vor dem Könige gesagt hat, zu sehen auf den Stärkeren [14] von uns. Ich werde Kaamenophis und den Nomos von Mendes die Schande der Worte finden lassen, welche bei ihnen sind und die [15] sie gesagt haben von Krieg gegen einander. Ich werde ihn mit Krieg eigenhändig sättigen, (und) verhindern, daß entstehe [16] Kampf und Krieg in Ägypten in den Tagen des Königs. Nachdem es geschehen, so falle ich (nieder) vor den König, und werde ich sehen lassen [17] den König den Kampf (derer vom) Schild. Du wirst Zeuge sein der Dinge, die sein werden. Du wirst sie schauen, indem der Berg [18] vergeht . . . . . und der Himmel, welcher ausgebreitet ist über der Erde und ihr Beben, Du wirst sehen [19] [die Rinder von] Pisapte, die Löwen, welche in Mtla sind und ihre Kampfart, das [20] Eisen [....], welches wir erwärmt haben.' Es sagte der König: ,Keineswegs, unser Vater, Großer des Ostens Pekrur [21] sei guten Mutes .... kleinmütig. Möget ihr zu Eueren Nomen und Eueren Städten ziehen. Ich werde nehmen lassen [22] die Chalibsch des Osiris, des Königs Eiorhorerou nach Heliopolis, an die Stätten, aus welchen man sie gebracht hat, [23] indem die Freude vor ihr, die Liebe hinter ihr ist.2 Du bist ängstlich wegen eines großen Krieges, welcher sein (könnte). Es entstehe kein Krieg zwischen uns. [24] Wenn es Euch genehm ist, gewährt mir fünf Tage; bei Amon-Ra-Sonther, meinem großen Gotte, nachdem ihr in Euere [25] Nomen und Euere Städte gezogen seid,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ein gutes Beispiel für mnate, worüber Spiegelberg, Proceedings of the Society of Bibl. Archæology, 1902 zu vergleichen ist.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Eine ähnliche Wendung findet sich Sethon IV, 34, vgl. W 21.

werde ich die Chalibsch an ihren Ort wieder bringen lassen. Es schwieg der König [26] also; er stand da und kam in die Mitte, es trat Pimai der Kleine vor [27] den König. Er sagte: "Mein großer Herr, bei Atum, dem großen Gotte, (wenn) man mir gestattet die Chalibsch nach Heliopolis [28] zu nehmen, (so) werde ich sie nicht mit Gewalt nehmen, und es wird die Lanze (als Kriegszeichen) ruhen in Ägypten ihretwegen und die Mannschaft [29] des ganzen Landes [Ruhe haben] ihretwegen. Ich werde einhergehen im Namen meines Vaters Eiorhorerou, (und) seine Chalibsch [30] nach Heliopolis bringen.

#### Kaamenophis beruft seine Anhänger.

Es sagte Kaamenophis: O König, unser großer Herr, mögest Du die (Lebens-) Dauer des Rê erreichen. Möge der König [31] dem Depeschenträger befehlen, daß er meine Stimme bringe in meine Nomen und meine Städte, zu meinen Brüdern, [32] meinen Genossen, meinen Freunden, (den Leuten) der Sippe, auf daß sie auf mich hören.' Es sagte der König: "Mache, bringe mir [J 1] [....] es möge nicht machen Stadt [2] [....] Kaamenophis die obere Stelle und der Bote [3] [.....] den Nomos von Mendes und Zihor [4] [...... Pra]moone, Sohn des Önchhor: ,Treffet Euere Vorbereitung [5] mit [Euerem Heere. Möge man Euch geben . . . .] Kleider, Silber [aus dem Hause des] Königs, mögen sie entgegennehmen ihre Weisung, mögen [6] [......] [ihre] Libesch [und ihre] kriegerische Ausrüstung. Möge man ihm geben in meinem Doppelhause [7] [..... "möge er kommen zum See] der Gazelle, dem Birket von Buto, der Herrin von Ame [8] [dem Dad der Hathor von Mafkat . . . .] wegen des Kommens der Fürsten, der Obersten, der Großen der Soldaten [9] [........wegen des] Streites von Stadt gegen Stadt, Nomos gegen Nomos, Sippe gegen [10] [ihre Genossin . . . man schicke] an die Häuser des Onchhor, (des Sohnes des) Hurbesa, des Fürsten von Taôme [11] [von P-Rochte . . . . man schicke] an die Häuser des Teni *P-one*, (des Sohnes des)  $W\underline{d}a$ -hmka, des Fürsten von [12] [....].

[Hernach schickten die von Tanis, die von Mendes], von T-hat, Sebennytos nach ihren Mannschaften. Es schickte Onchhor [13] [....]

und seinen Brüdern, den Kindern des Königs, die zu mir gehören. Es geschah, daß meine Brüder rüsten die [14] [......] seinen Nomen und seinen Städten. Sie machten desgleichen nach dieser Art.

#### Pekrur und Pimai berufen ihre Anhänger.

Als da hörte [15] [Pimai, der Kleine von ..... und der] Mannschaft des Nomos (sic!) und der Städte, nach welchen Kaamenophis geschickt hatte [16] [da war er betrübt, denn] er war kurz (gewachsen) von (seiner) Geburt an. Es sah der Große des Ostens Pekrur auf ihn (und) es war sein Gesicht [17] [betrübt . . . . . in] sein Herz. Er sagte: "Mein Sohn, Großer der Soldaten Pimai, der Kleine. Mögest Du nicht betrübt sein [18] [über die Rede(n), die Du] gehört hast. Deine Genossen . . . . . werden zu Dir gelangen. Es sagte der Große des Ostens Pekrur: [19] [Es komme der] Arzt (und) Künstler . . . . (als) Träger der Depeschen, möge er schreiben den Leuten [20] [....] unserer Nomen und unserer Städte, unseren Brüdern, unseren Leuten. Es sagte der König: ,O Depeschenträger, mache [21] [alles was Dir befohlen wird]. Es sagte der Große des Ostens: ,O Depeschenträger.' (Dies)er sagte: ,Jawohl, mein großer Herr.' Es sagte der Große des Ostens Pekrur: "Mache eine Depeschenrolle für Horau, Sohn des Pet[chonsu] [22] [....] Scheta Stadt, die Worte der Menschen . . . . nämlich, triff Deine Vorkehrungen mit Deiner Mannschaft des Nomos [23] . . . . Möge man ihnen geben . . . . Kleider, das Fehlende an Libesch (und) kriegerischer Ausrüstung. Möge man entgegennehmen lassen [24] [ihre Weisungen]. Möge ausbleiben ihre Gewalttätigkeit, (bis) ich mit Euch komme zu dem See der Gazelle, dem [25] Birket von Piwoz-neb(t)-Ame, dem Dad der Hathor (von) Mafkat, wegen des Zwistes, [26] [welcher ausgebrochen ist] zwischen Nomos und Nomos, einer Sippe gegen die andere, wegen Pimai des Kleinen, des Sohnes des [27] Eiorhorerou (und) der Chalibsch des Propheten, des Osiris, des Fürsten Eiorhorerou, da er (d. h. Pimai) kämpfen wird gegen [28] Kaamenophis wegen der Chalibsch . . . ., welche man nach der ... Insel der mendesischen Festung in den [29] [....] des Nomos von Mendes genommen hat ....

"Mache eine andere Depesche nach dem Ostlande, nach der Stadt Pisapte für den Großen der Streitkräfte Petchonsu [30] (des Inhalts): "Triff Deine Vorkehrungen mit Deiner Mannschaft, Deinen Pferden, Deinen heiligen Tieren, Deiner Merabarke und den Männern [31] des Ostens, welche Dir folgen insgesamt, wegen der Chalibsch des Propheten des Fürsten Eiorhorerou, welche genommen hat Kaamenophis [32] nach der mendesischen Festung; (und) ich komme mit Dir zu dem Gazellensee, dem Birket [33] von Pi-woz-neb(t)-Ame, dem Dad der Hathor (von) Mafkat wegen des Zwistes, welcher ausgebrochen ist [34].

"[Eine andere (Depesche) mache für] Pramoone, Sohn des Zinofr, den Fürsten von Pimenchra, wie es oben beschrieben."

[K 1] Mache eine andere Depesche [für den Truppenführer] Minnemai, den Sohn des Eiorhorerou [den Fürsten] von [2] Elephantine und seine 33 Kriegsmannen [...] seine Genossen der Anbetung [3] seiner Kriegsausrüstung, (seinen) Äthiopen und seinen [Kriegs]mannen, [seinen Pferden], seinen heiligen Tieren.

"[Dann (eine Depesche) an Pimai<sup>1</sup>] [4], den Sohn des Eiorhorerou den Kleinen, mit der festen [Faust des Inhalts: 'Triff Deine] Vorbereitungen [mit Deiner Mannschaft] [5], Deinen Kriegsmannen und Deinen sieben Genossen [der Anbetung], wie es oben beschrieben.'

"[Eine andere Depesche] [6] an . . . . . Ruru, den Sohn des Eiorhorerou, des Inhalts: "Triff Deine Vorbereitungen, [wie es oben beschrieben."

"Eine andere] Depesche [7] nach der Insel des Schlosses von Herakleopolis an Önchhor, den Arm [...... des Inhalts: "Triff Deine] [8] Vorbereitungen mit Deiner Mannschaft, Deinen Kriegsmannen, mache [......] [9] Petchonsu und seinen Genossen der Anbetung wie es oben beschrieben ist."

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Auffallend ist es, daß auch Pimai verständigt wird. Wiener Zeitschr. f. d. Kunde d. Morgenl. XVII. Bd.

"Sende (eine Depesche) an [. . . . . . .] [10], Sohn des Zinofr, des Inhalts: "Triff Deine Vorbereitungen mit Deiner Mannschaft, [Deinen Kriegsmannen nach . . . . .]

"Sende [11] an Wirhne, Sohn des Onchhor, den Fürsten der Festung von [Mytum, des Inhalts: "Triff Deine Vor]bereitungen [12] mit Deiner Mannschaft, Deiner Kriegsausrüstung, Deinen Pferden, Deinen [heiligen Tieren . . . . .]"

"Danach [ging eine] Depesche des Großen [13] des Ostens Pekrur nach seinen [Nomen] und seinen Städten, des Inhalts: "Treffet Euere [Vorbereitungen für den See] [14] der Gazelle, das Birket von Piwoz-neb(t)-Ame, das Dad der Hathor von Mafkat [15]."

#### Pimai geht an den Gazellensee voraus.

Danach sagte der Große des Ostens Pekrur: "Mein Sohn Pimai, höre [.....] Man hat [16] Dir Deine Depesche gesagt, (um sie zu) schicken in Deine Nomen und Deine Städte. Ziehe dahin, verweile nicht [....] mögest Du ihm [17] zuvorkommen, sei der erste an Kraft. Stelle Dich an die Spitze Deiner Brüder, welche in Deiner Sippe sind, so daß sie Dich dort finden. [18] Wenn sie Dich dort nicht finden, so werden sie in ihre Nomen und ihre Städte zurückkehren. Ich selbst werde nach Pi[sapte] [19] ziehen, ich werde die Mannschaft sichern, auf daß sie nicht .... und ich lasse sie umkehren an den Ort, an dem Du dich befindest. Es sagte Pimai: [20] "Ich billige, was Du gesagt hast."

Danach zogen die großen Männer zu ihren Nomen [21] [und ihren] Städten. Pimai der Kleine stürmte von dannen, er bestieg eine neue Remesbarke, er richtete alles Nötige her [22]. Es fuhr seine Remesbarke nilabwärts . Tage; (danach) gelangte Pimai zu dem See der Gazelle [23], dem Birket von Pi-woz-neb(t)-Ame, dem Dad der Hathor von Mafkat. Man gab [24] [ihm einen Platz] um hinaufzu . . . . . .

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nach den andern Listen ist ,Sobk(?)hotpe, der Führer der Mannschaft des Nomos von Athribis' zu ergänzen.

#### Kaamenophis fährt Pimai an den Gazellensee nach.

Alles dieses . . . [meldete man] vor dem Truppenführer Kaamenophis [25] nämlich: ,[Es landete] Pimai der Kleine [an dem See] der Gazelle, dem Birket von Pi-woz- [26] neb(t)-Ame, er hat [. . . Er ist allein mit Zinofr, seinem jungen [27] Diener. Triff (darum) Deine Vorbereitungen [... und Deine Mannschaft] möge sie eilen. indem sie macht [28] . . . . Mögen die (Leute) von Tanis, [Mendes, T-hat], Sebennytos mit Dir fahren, indem sie machen [29] [gemeinsame Sache] mit Dir nämlich [. . . . . .] Pimai [. . . . .] er ist Dir zuvorgekommen, [30] indem er . . . [Du (aber bist)] . . . . . . . . 1 und der Arm der Nomen und der Städte . . . . [31] . . . . (und) sie ziehen nach (dem) Befehle<sup>2</sup> gegen ihn, (und) fassen ihn im Süden, Norden, Osten, Westen (d. h. von allen Seiten) von ihm [32]. Sie lassen nicht ab von ihrer Gewalt(tütigkeit), bis sie vollenden seinen Lebensodem in listiger Weise. Wenn das geschehen sei (und) es kommen (dann) seine Brüder [33], so finden sie [sein Leben] vollendet (durch) Tötung, (es wird) ihr Herz betrübt darüber (sein) (und) ihre [34] Kraft [von ihnen] weichen. Sie (würden dann) in ihre Städte und ihre Nomen zurückkehren und keine Sache [35] der Welt (würde) sie dazu führen, daß die Chalibsch des Eiorhorerou herauskommt aus Deinen Sitzen [35] wiederum. Er sagte: ,[Bei Mendes] dem großen Gotte. Dies habe ich ausgerufen vor Mendes und den vier [L 1] [Nomen . . .] ... hernach mögen sie zurüsten eine Remesbarke [... 'Man tat es] [2] augenblicklich. Es fuhr Kaamenophis ins Weite [.........] [3] Kriegsmannen. Es geschah, daß die Mannschaft der [vier Nomen ....] [4] [....] der Mannschaft der vier Nomen ...[......] [5] zu dem See der Gazelle. Er erkundigte sich nach [Pimai, dem Kleinen, [6] um ihm zuvorzukommen.

#### Kaamenophis fordert Pimai zum Kampfe ,zu 52' heraus.

Es ließ Kaamenophis sie gelangen zu dem [Orte, an dem Pimai sich befand, an] [7] den See der Gazelle, dem Birket [Pi-woz-neb(t)-Ame

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Man beachte, daß das fehlende Wort durch das Zeichen der Gliedmaßen determiniert war.
<sup>2</sup> Ergänzt nach L 19.

... Er sagte zu ihm ....] [8] .... Machen wir eine Stunde des Kampfes zu 52, bis [Deine Brüder kommen]. [9]... Die Stunde, da Pimai, der Kleine die Worte hörte, (da war stolz) sein Herz [10] augenblicklich, (und) er sagte: ,Ich sage es, nämlich, es ist kein Kampf, bis meine Brüder mich erreichen, indem mein . . . [11] . . . . . . schlagen die Mannschaft der Nomen Agyptens, welche hieher gekommen ist. [12] Die Antwort, welche Pimai sagt (ist): ,Ich stehe (bereit) zum Kampfe. Es weinte Zinofr, sein junger [13] Sotmôsch und sagte: Hüte Dich, mein Gott, dein Leben möge heil sein. Es ist großherzig, o Gott, [14] kannst Du denn nicht einem jeden sagen, daß zu groß ist (die) Last für die Mannschaft eines Nomos, und daß sie ihn [15] vernichten werden. Soll ich (Dir) nennen die Mannschaft, welche kämpft mit Kaamenophis, die von Tanis, die von Mendes [16], die von T-hat, die von Sebennytos [. . . .], die großen Männer, welche ihm folgen. Du wirst mit ihm [17] in das Haus des Befehls gehen, auf daß Du nicht [.....] Brüder der Sippe und wir [18] ..... (wenn) er Dir naht (und) . . . [. . . . . . . ] bei Atum es ist [19] das Heer ziehend zum Befehl vor Dir und sie geben [.....] Dein Lebenshauch [20] ist etwas großes, richte es nicht zu grunde aus Kleinmut. Es sagte Pimai: ,Mein Bruder [... alle die Worte,] [21] welche Du gesagt hast, sie sind in meinem eigenen Herzen. Nachdem es geschehen ist, daß man nicht gesagt, daß kein Kampf sei, [bis meine Brüder] [22] mich erreichen, so werde ich die (Leute) von Mendes schlagen, ich werde die (Leute) von Tanis [23], von T-hat (und) Sebennytos demütigen, welche mich nicht zu den Kriegsmännern zählen wiederum. Nachdem es geschehen ist, mein Bruder Zinofr [24], sei guten Mutes, man gebe die Rüstung eines Schwerbewaffneten, in die Mitte vor mir.'

# Pimai rüstet sich zum Kampfe.

Man brachte sie [25] augenblicklich (und) breitete [sie vor ihm] aus auf einem Sôk¹ aus frischem smr. Es griff [26] Pimai mit seiner Hand nach einem [Sich(gewebe)] von [...] eines Kleides aus buntem

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. das koptische cωn, π ,Sack'.

Byssos [27], welche ausgebreitet [.....] Nabel, welche ...... [28] ..... welche vollendet waren aus Silber .... [....] seiend ihr Linnen [29] aus Chali teschi, seiend ihre Mitte vollendet [....] und 12 (Palm)zweige [30] aus Silber (und) Gold reichend (gehend) zu Tks seines Rückens [.... Er griff] mit seiner Hand [31] nach einer Sich eines Hte (Queite) von Kbir aus Byssos aus Pinemeh, gewoben aus Gold. [32] Er legte sie auf seinen Rücken. Es griff seine Hand nach einer Sich Ktn seiend . . . . [33] auf dem Drittel von Milte, seiend ihre Chela von ..... aus Byssos von Dalchel [M 1] [.....] Er gab es auf seinen Rücken. Es griff seine Hand nach seiner Chela von Hos [2] [...] ihre Dal[h]ms und ihre Kamel(höcker), von Apot, welche gebildet waren aus Ähren [3] der [....] und vier Bildnissen der . . . . . guten Erfolg (?) für die Götter [4] [des Befehls (?)]. Er gab es auf seinen Rücken. Er griff mit seiner Hand nach einer Kniespange aus gegossenem Golde, welche [5] [....]... .... Geflecht ihrer Chela teschi [6] [.....] Er gab sie an seinen Fuss. Er griff mit seiner Hand nach einer [Kniespange] [7] [.....] ..... welche vollendet waren [8] [..... Er gab sie an seinen Fuss. Er griff mit] seiner Hand nach einer Binde des . . . . . . von Sôk teschi [9] [......] Ebenholz [10] [.......] wegen der Art [11] [....] er ließ [.....] Männer zu grunde gehen [12] [..... ...] zu seiner [13] [......] ... [14] [......] ... [15] [......] seine Libesch [16] [.....] die Löwin [17] [.....] die Schlinge [18] [... Es zog Pimai an den Ort an dem sich Kaamenophis befand]. Dieser sagte [19] [...... Bei Men]des, mein junger [20] [Diener bringe  $mir^2 \dots$  sie brachten es augenblicklich. [21] [........] Schenkel [22] [......] Nicht zögerte er (zu gehen) zu der [23] [.....] Soldatenzüchtigung [24] [... Machen wir eine Stunde des datenziichtigung  $[\ldots]$  [27]  $[\ldots]$  wegen  $[\ldots]$  [28] [.....] heil Dir, heil Dir [...] [29] [.....] machen ... ... [30] [..... Pimai ..... [31] [..... nach der Art],

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. für den Zusammenhang R 8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ähnlich wie L 24, 25. Es ist wohl von der Rüstung des Kaamenophis die Rede.

22 J. KRALL.

dessen, der nicht kämpft<sup>1</sup> [32] [..... man brachte] Pimai zu der .... [33] [.....] ihre Herzen aufgeregt, sie [34] [.....] Waffen des Kampfes, indem sie [N 1] . . . die schwachen . . . des Himmels  $[\ldots\ldots]$ 

#### Zinofr lugt nach Hilfe aus.

... Pimai, es war sein Herz darüber sehr betrübt, er winkte (mit der Hand) [2] [und sagte] seinem jungen Diener [Zinofr]: "Zögere nicht hinauszuziehen zum Hafen .. [3] [...] .... Freunde Genossen [... .....] ...... Er fand Zinofr [4] [......] Nicht zögerte er zu dem Hafen [zu gehen], er wartete eine Stunde, 2 er lugte eine Weile aus [5] [.....] Es hob Zinofr sein Gesicht (und) er sah eine Remesbarke, die angestrichen war, die geweißt war [6] [...], welche versehen<sup>3</sup> war mit Ruderern<sup>4</sup> (und) und Schiffern,<sup>5</sup> die beladen war mit Kriegsmannen (und) er [erkannte] [7] [.....] aus Gold auf ihrer Schiffsrippe,6 es war (ein) hoher . . . aus Gold auf ihrem Vorderteil, es war eine Statue aus [....] [8] auf ihrem Hinterteil indem Schute von Matrosen an ihm . . . . . er hatte 40 Bari, 60 Schiffe (mit) [9] Ruderern, welche darauf waren, und der Weg hinter Es war der Fluß eng für die, welche auf der Merabarke waren (und) es war das Ufer [eng] [10] für die Reiterei und die ..... ihrer Sänften, der Kamele und der Fußgänger. Ein ..... [11] war in der erwähnten Remesbarke. Es rief Zinofr, indem seine Stimme laut war, indem er hoch aufjauchzte; (er) sagte zu denen [12], welche in der . . . Merabarke, in der . . . Merabarke, die in der farbigen Merabarke, (o) Merabarke, welche ist . . . [13] . . . . das Geschlecht des Pimai des Kleinen, des Sohnes des Eiorhorerou ..... zu ihm nach dem Befehle, der in [14] der Schlinge des

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. W 4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die Zeichenreste sind ,ornor Stunde' zu lesen.

Grg, das hieroglyphische
Für die auch Sethon III, 28 vorkommende Gruppe vgl. das hierogl. nach Griffith, Stories 100.

Teh ergänze "nf" nach den Schriftspuren und der ähnlichen Stelle N33.

Es ist das hieroglyphische

Kampfes (ist). Es ist kein Kalasiris, Fußgänger, Pferd . . . . [bei ihm. Es kümpft] Kaamenophis gegen ihn [15] (und) die (Leute) von Tanis, die von Mendes, die von T-hat, die von Sebennytos, sie machen . . . [. . . .] Kaamenophis, ihr Gott außer [16] [. . . .] ihre Brüder, ihre Genossen, ihre Krieger [sind versammelt] insgesamt. Zu der Stunde, da die (Leute) [17] in der Remesbarke dies hörten, da stand ein Kalasiris vorne an der Re[mesbarke . . . .] . . . [18] [. . . .] . . . in deiner Lippe. Sie haben Pimai und seine Sippe [zum Kampf gebracht mit Ka]amenophis. Es kehrte Zinofr um [19] [. . . . .], er wandte seine Schritte [. . . . .] . . . . [20] [. . . .] Heil, welcher fand die . . . . . . Deines [. . . .] [21] [. . . . . Ka]amenophis . . . . . auf die Erde . . [. . .].

#### Zinofr kehrt zu Pimai zurück.

Es sagte Zi[22] [nofr . . . .] Kampf, mein Gott Pimai, Deine Brüder [.... Eior]horerou [23] [....] zu Dir. Als sah [........] ... [24] [....] zu geben auf [..... die (Leute) von Tanis], [25] [die (Leute) von] Mendes, die (Leute) von T-hat, [die (Leute) von Sebennytos . . . . ] . . . [26] [. . . . ] . . . und ihre [. . . . . . . ] die hob ihn auf zum Himmel in einem [.....] Pimai [29] ging. Es fand ihn Zinofr sein junger Diener [.....], es war [30] sein Auge geschwollen von Weinen [.....] [31]. Haben sie Dich getötet mein gutes Tier [..... Er wandte] [32] sein Gesicht aufwärts. Er sah<sup>1</sup> eine Barke [......] [33] Ruderern<sup>2</sup>, Schiffern, welche beladen war mit [......] [34] gegen sie, welche sangen nach dem Winde [.....] zu der [35] Schlinge des Ringens für uns seit [........] [36]. Er rief, indem seine Stimme laut war zu seinem ... [......] [37]: ,Was für Leute sind's.' ,Es ist die Sippe des Eiorhorerou [......] [38] zu ihm. Pimai der Kleine, der Sohn des Eiorhorerou [.....].

<sup>1</sup> Die erhaltenen Zeichenreste sind zu nar zu ergänzen

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Es ist die N 6 besprochene Gruppe.

## Petchonsu kämpft mit Onchhor, dem Sohne des Königs.

(P 1) [......] Männer [2] [........] er sagte [3] [... .....] Boden [4] [......] mein Sohn, (o) Führer [5] [..... ....] des Ostens wußten [6] [......] hieher, Du wirst machen [7] [.........] Agypten insgesamt [8] [...........] Agypten, welche nicht [9] [......] die Worte, welche [10] [......] wie . . . . [11] [...........] Sochmet [12] [................] der Unzüchtige .. [13] [......] nimm Deine ... [14] [.......] [17] [........] ... möge [18] [.......] ... dieser junge [19] [.....]. Es stürmte [Onchhor] Mysisutn in die Mitte [20] [...  $\ldots$  für seine Lanze  $\ldots$  stehen [21] [ $\ldots$  zu dem Befehle. Es sagte Petchonsu: ,Kehre um [22] [.... Gebet] mir meine Libesch . . . . junger [23] [Diener . . . . . .] wisse zu gedulden im Herzen bis er [24] [......] sein Gesicht zu Kaamenophis, welcher sprach ... [25] [......] die Lanze zwischen ihnen zu 52 . . . . [26] [. . . . . . . ] er entließ sie vor dem Großen der Streitkräfte [27] Petchonsu [...].

# König Petubastis erscheint am Gazellensee und hält Petchonsu von weiterem Kampfe ab.

bereitungen treffen für die Stätten des Kampfes, für die Schlinge des Ringens wegen [11] der Geringschätzung vor dem Fürsten Petchonsu, (und man) lasse ihn nicht kämpfen mit Onch [12] hor Mysisutn, meinem Sohne, (und man lasse) nicht aufstellen die Lanze, bis die Mannschaft [13] landet.' Und sie errichteten einen Balkon vor dem Könige für die Schlinge des Ringens . . . . [ . . ] [14] die Mannschaft des Scepters und derer vom Schilde, indem der Weg dahinter war. Der König [15] stürmte an den Ort an dem Petchonsu war. Er sah die Baribarke des Petschonsul [16] welcher einen Panzer aus (gutem) Eisen umgürtete. 1 Der König stürmte in die Mitte [17] und sagte: Du, ist das nicht ein unglücklicher Anblick, o mein Sohn. Großer der Streitkräfte Petchonsu, führe nicht Krieg, [18] kämpfe nicht, bis Deine Brüder ankommen. Richte nicht auf die Lanze, bis Deine [19] Sippe kommt.' Es sah Petchonsu, daß der König Petubastis einen Befehl erteilte, der . . . . [20] war . . Herr der Götter . . er betete an; nicht zu kämpfen an dem genannten [21] Tage. Es ließ der König den Befehl geben (?) auf Stein für den Fürsten Petchonsu.

#### Es landen die Anhänger des Fürsten Eiorhorerou.

Nachdem dies Alles [22] geschehen war, landete die Remesbarke des Großen des Ostens Pekrur an dem See [23] der Gazelle. Es geschah, daß die Merabarke des Petchonsu und derer von Athribis abwärts fuhren, man gab [24] einen Landungsplatz ihrer Merabarke.

Man gab einen Landungsplatz der Merabarke des Önchhor, des Sohnes des P- . . . [25] ka.

Man gab einen Landungsplatz der Merabarke derer von Heliopolis und der Merabarke derer [26] von Sais.

Man gab einen Landungsplatz der Merabarke dem Minnemai . . . Ib [27]

Man gab einen Landungsplatz der Merabarke des Pramoone, des Sohnes des Zinofr, und der Mannschaft von [28] Pimonchre.

 $<sup>^1</sup>$  Wir würden statt des h ein h erwarten, die richtige Schreibung für  $\phi$ on gibt S. 14.

Man gab einen Landungsplatz dem . . . . rhf dem Sohne des Eiorhorerou [29] und der Mannschaft des Nomos von Sais.

Man gab einen Landungsplatz der Remesbarke des . . . . [30] Lulu, des Sohnes des Eiorhorerou und der Mannschaft des Nomos von Busiris.

Man gab einen Landungsplatz der Merabarke des Wilui, des Sohnes des Onchhor und der Mannschaft von Mytum [31].

Man gab einen Landungsplatz dem Wohs-nef-gamul, (R 1) dem Sohne des Eiorhorerou. Man gab einen Landungsplatz [der Barke des Pimai] des Kleinen, mit der starken Faust [2] und dem Rest der Söhne des Fürsten Eiorhorerou [und den Brüdern] des Großen der Streitkräfte [3] Petchonsu, denen von der Sippe des Propheten [......] Wer sah den Teich vor den Vögeln, das Meer vor den Fischen, wer sah den Gazellensee [5] vor der Verwandtschaft des Eiorhorerou. Sie brüllten nach Art von Rindern [6] sie waren zorngewaltig nach Art von Löwen, sie wüteten nach Art von Löwinen [7] Man meldete dies wiederum dem Könige, nämlich, die zwei Sippen sind gekommen. Sie haben [8] die Gestalt von Löwen für ihre Libesch (und) die von Rindern für ihre Kriegswaffen [9] gemacht.

## Zurüstungen zum Kampfe.

Man machte einen erhöhten Bak für den König Petubastis; man machte einen anderen Bak [10] für den Großen des Ostens Pekrur ihm gegenüber.

Man machte einen [Bak] für Zihor, den Sohn des Önchhor; man machte einen anderen für [11] [Petchon]su ihm gegenüber.

Man machte einen für Werhne, den Großen der Soldaten von My-tum; [12]

man machte einen anderen für den Königssohn Onchhor, den Sohn des Königs Petubastis, ihm gegenüber.

Man machte einen für Psinta[13]ahe . . . . . . . ,  $(den \ Sohn)$  des  $Nemeh^1$ , den Fürsten  $von \ Ta \ K(e)lli-o$  und . . nofr . . .

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ist vielleicht der Name Nemrot zu lesen und ebenso L 31?

man machte [14] einen anderen für Pramoone, den Sohn des Zinofr, den Fürsten von Pimonchrê, ihm gegenüber.

Man machte [15] einen für Ônchhor, (den Sohn des) Hurbesa, den Fürsten von Ta-ôme-n-p-rochte;

man machte einen anderen [16] für Petchonsu aus Mendes, ihm gegenüber.

Man machte einen für Onchhapi, den Sohn des [17] Pra[moone], den Fürsten von Ptise;

man machte einen für Sobkhotpe, den Sohn des Tafnacht [18], den Führer der Mannschaft von Athribis, ihm gegenüber.

Es stand die Mannschaft der vier Nomen hinter Kaamenophis [19], [es stand] die Mannschaft des Nomes von Heliopolis hinter Pimai den Kleinen.

#### Pekrur ordnet die Kämpfenden.

Es sagte der König [20]: [,O Großer des Ostens] Pekrur: ,Ich sehe, daß es keinen Menschen gibt, welcher den Schild geben kann, [21] auf daß nicht alle durcheinander kommen, Nomos gegen Nomos, (und eine) Stadt gegen ihre Nachbarin.' [22]

Der Große des Ostens stürmte abseits, er band sich eine Chela um, durchwoben mit gu[tem] Eisen [23] und gegossenem Okl, er faßte ein Schlachtschwert, welches [24] . . . . Eisen . . . . und sein . . . . Schwert der Ostländer, welches . . . [25] . . . von seinem Handgriffe bis zu seiner engen Mündung [26] [erfasste] eine Lanze von Holz aus Arabien, von der ein Drittel [27] aus . . . . und ein Drittel aus Eisen war. Es war ein Schild aus Gold in seiner Hand. [28] [Es stand] der Grosse des Ostens Pekrur in der Mitte der Mannschaft Ägyptens zwischen [29] [Scepter und] Schild. Er rief mit lauter Stimme seinen Scharenführer [30] (und) sagte: "Hebe auf, Du Führer der Mannschaft Kaamenophis das Zeichen des Kampfes [31] [für den Großen der Soldaten] Pimai den Kleinen, den Sohn des Eiorhorerou, es ziehen [32] seine 7000 Kriegsmannen mit ihm, welche waren in dem T-ber¹ des Gottessohnes, des [S 1] Fürsten Eiorhorerou und der Nomos

<sup>1</sup> Vgl immerhin das boheirische Tabip praetorium, interius cubiculum.

von Heliopolis . . . . . gegen die Mannschaft des Nomos [2] von Mendes, (welche) Mannschaft zahlreich war.

"Hebe auf Du Großer der Streitkräfte, Petchonsu, das Zeichen [3] zum Kampfe für Önchhor Mysisutn, den Sohn des Königs Petubastis."

"Hebe auf [4] Psitwer (der große Basilisk), Sohn des Pekrur und Pramoone, Sohn des Onchhor (und) Petchonsu [5] Sohn des Bok-nranf."

"Es hebe auf die Mannschaft von Pisapte . . . . gegen die Mannschaft [6] des Nomos von Sebennytos."

"Es hebe auf Pramoone, Sohn des Zinofr (und) die Mannschaft von Pimonchre [7] . . . . . . gegen die Mannschaft des Nomos von [. . . . . . ]'

"Es hebe auf Sobkhotpe, [8] Sohn des Zinofr, der Führer der Mannschaft des Nomos von Athribis . . . . . . . . . . . . . . . . (Sohn) des Hurbesa, den Fürsten von Ome, den Vorsteher der Heerden der Sochmet.

Er gab (stellte auf) [10] Münner gegen Männer, um zu vermehren ihre Kühnheit und groß (war) ihre Kraft des Mordens [11].

#### Monthbal taucht auf.

Danach geschah es auf einmal, daß der Große des Ostens Pekrur sich umwandte, fern ab von dem [12] Gemetzel und da sah er einen Kalasiris hoch von Wuchs [13], erhaben, wie wenn er auf der Onk einer Sänfte aus ausgezeichnetem Holze stünde [14]. (Dies)er gürtete sich seine Libesch um, sowie seine Kriegsausrüstung, und es waren Kriegsmänner [15] 40 mit ihm, welche hoch waren mehr als 40 Bari . Höhe, [16] als Soldaten, es waren [vier]tausend Soldaten zu Fuß, welche gürteten ihre Libesch [17] und ihre Kriegsausrüstung für sich, indem der Weg hinter ihm war, (und) 4000 [18] Soldaten mit ihren Libesch hinter ihm. Er hob seine Hand auf vor dem Fürsten des Ostens [19] Pekrur, indem er sagte: "Sei mir gnüdig Bel, großer Gott, mein Gott. Was ist es [20] mit Dir, daß Du mir nicht gabst das Zeichen des Kampfes, mir, der ich bin unter

meinen [21] Brüdern, den Söhnen des Fürsten Eiorhorerou, meines Vaters. Es sah der Fürst [22] des Ostens Pekrur auf den Kalasiris, nicht wußte er sein Gesicht zu erkennen. Es sagte zu ihm [23] der Fürst des Ostens Pekrur: , Welcher unter den Männern unserer Sippe bist Du?' [24] Es sagte [Monthbal]: ,In Wahrheit mein Vater, Fürst des Ostens Pekrur; ich bin Monthbal [25], der Sohn des Eiorhorerou, [der geschickt war] gegen das Land Choir. Bei Deiner Macht, mein [26] Vater, Fürst des Ostens Pekrur [ich war wie ein Mann,] der nicht schlafen konnte in [27] meinem Ruhegemache; ich [taumelte in] einen Traum, es war ein Sänger der [28] göttlichen Worte bei mir. (Er) sagte: Monthbal, Sohn des Eiorhorerou, mein Sohn, eile, [29] kannst Du nicht eilen? Zögere nicht hinauf (zu ziehen) nach Keme, ich gehe [30] mit Dir zu dem See der Gazelle, dem Dad [31] der Hathor von Mafkat, wegen des Kampfes und Krieges (von) Mendes (und) der Sippe [32] des Hornacht, des Sohnes des Smendes gegen Deine Brüder, die in Deiner Sippe (sind), wegen Deiner [33] Chalibsch, welche man in die mendesische Festung genommen hat. Mein Vater, Fürst [T 1] des Ostens Pekrur. Möge man geben [.....] [2] Stätte des .... gib 

## Pekrur gibt dem Monthbal Verhaltungsmaßregeln.

<sup>1</sup> Vgl. M 28.

J. Krall.

### Monthbal greift in den Kampf ein.

[V 1] die zwei Sippen kämpften von der vierten Stunde des Morgens bis zur neunten Stunde des A[2] bends, indem Kriegsmannen sich unter einander schlugen. Es entfernte sich Onchhor [3] [......] in ..... nämlich unter der Mannschaft des Nomos von Sebennytos. Sie eilten hinauf [4] [...] Da geschah es, daß Monthbal auf der Merabarke auf dem Flusse war [5]. [Er sah] das schwere Klagen, welches geschah in der Mannschaft .... und dus Stöhnen der Pferde. Man sagte [6] ihm: "Die Mannschaft des Nomos von Sebennytos ist es, welche zuvorkommt Deinen Brüdern."

Er sagte [7]: ,Habe Erbarmen, o Bel, großer Gott, mein Gott, ich bin gekommen zu der Zeit der neunten Stunde [8], ich habe ausgeharrt, mein Herz ist aufgeregt, denn es (darf) kein Kampf und Krieg sein.' Er band sich seine Libesch [9] und seine Kriegswaffen um. Er sprang hinein vor die Mannschaft [10] des Nomos von Sebennytos, derer von Mendes, von der mendesischen Festung, von [11] T-hat, den Anhang des Kaamenophis. [Er machte] Verderben und Vernichtung zwischen ihnen [12] nach Art der Sochmet zu ihrer Stunde des Wüthens, als sie brannte [13] wie stechende Dornen. Die Mannschaft zerstreute sich vor ihnen, sie machten Verderben [14] unter ihnen (und) Gemetzel unter ihnen, sie wurden nicht schwach (müde) zu vernichten unter ihnen.

# Der König verspricht die Rückgabe der Chalibsch.

[15] Man ließ es hören den König Petubastis, er öffnete seinen Mund zu einem großen Schrei. [16] Er stürmte herab von seiner <sup>1</sup> Ähnlich W 24, 25.

erhöhten Tribüne. Es sagte der König [17]: Großer des Ostens Pekrur, beruhige die Kriegsmannen. Man hat mir gesagt [18], daß Monthbal, der Sohn des Eiorhorerou, Verderben und Vernichtung anrichtet [19] in der Mannschaft der vier Nomen. Möge er aufhören zu vernichten unsere Mannschaft [20]. [Es sagte] der Große des Ostens: "Möge sich der König an den Ort begeben, an dem sich [21] jener befindet, mit mir (zusammen). Ich werde ihn aufhören lassen zu schlachten unter der Mannschaft [22] Ägyptens. Es geschah, daß Pekrur sich seine Libesch umband, er bestieg [23] eine Sünfte mit dem König Petubastis. Man meldete dem Monthbal, [24] dem Sohne des Eiorhorerou, den Befehl: ,Es sagte der Große des Ostens Pekrur: ,Mein Sohn [25] Monthbal, Halte ab Deine Hand [von] der Stätte des Kampfes [26] [.....] Ist dies schön, daß Du Verderben (und) Vernichtung anrichtest unter Deinen [27] [Brüdern, den Kriegern] Ägyptens. Es sagte Monthbal: "Ist dies schön [28] [.....], daß sie zu grunde gerichtet haben die Chalibsch meines Vaters Eiorhorerou [29] [dadurch, daß man sie genommen hat] in die mendesische Festung mit List. Können wir nicht [30] [.....] ... Es sagte der König: "Strecke aus Deine Hand, mein Sohn Month[bal] [31] [.....] augenblicklich ...... .. Es wird geschehen. [W 1] Ich werde sie sie (d. h. die Chalibsch) bestatten lassen in Heliopolis, an dem Orte, an dem sie vorher war wiederum, seiend [2] die Freude vor ihr, der Jubel hinter ihr. Es ließ Monthbal ausrufen das Zeichen zum Aufhören [3] unter seinem Heere. Man führte die Gegner heraus aus der Stätte des Kampfes, [4] indem sie in der Art waren, dessen, der nicht kämpft.

### Kaamenophis wird von Pimai bezwungen.

Sie kehrten um, bis sie [5] zu der Stelle des Kampfes kamen, an den Ort, an dem Pimai war. Sie fanden ihn [6] kämpfend mit Kaamenophis. Man brachte Pimai vor diesen, liegend mit [7] Schild aus Geflecht von Binse im mächtigen hmr. Er ließ heraustreten [8] seinen Fuß vor ihm (gab ihm einen Fußtritt). Er ließ ihn auf die Erde fallen. Er hob seine Hand [9] und sein Schwert, wie wenn er ihn töten wollte. Es sagte Monthbal: ,Nein mein Bruder [10] Pimai, . . .

32 J. Krall.

.. Deine Hand, bis wir unsere Rache [11] an ihnen nehmen wiederum. Denn nicht eine Schlingpflanze ist der Mensch, die, wenn man sie abschneidet, (nach)wächst, nümlich [12] wiederum. Es haben Pekrur, unser Vater, und der König Petubastis befohlen, [13] daß kein Krieg bestehe; man tue alle Sachen, welche der König gesagt hatte insgesamt, hinsichtlich der Angelegenheit [14] der Chalibsch, (nämlich) sie zu nehmen zu ihrem Hause wiederum. Möge er den Weg verlassen, [15] möge er kommen zu ..... gemäß dem 52.

### Ônchhor wird von Petchonsu bezwungen.

Da geschah es (ferner), daß der Große der Streitmacht [16] Petchonsu (sich) schlug mit Onchhor Mysisutn. Er ließ ihm eine Soldatenzüchtigung (zu teil) werden [17] nach Art von Spaßmachern. Danach sprang Petchonsu [18] heraus hinter ihm mit einem Sprunge auf ihm. Er griff [19] Onchhor Mysisutn mit einer ersten Soldatenzüchtigung an, welche härter [20] als Stein, brennender als Feuer, leichter als der Hauch, flüchtiger [21] als der Wind war. Nicht fand Onchhor Mysisutn deren Vollendung (und) deren Lösung. Sie führten Petchonsu [22] vor ihn, liegend mit Schild aus Geflecht von Binse in mächtigem hmr [23]. Er ließ ihn auf den Boden stürzen, er hob seinen Arm, und seine Hand [24] zückte sein Sichelschwert. Es war ein schweres Klagen [25] und ein tiefes Jammern in der Mannschaft Ägyptens, wegen Onchhor Mysisutn [26]. Nicht blieb die Kunde verborgen dem Orte, an dem der König war, nämlich, es hat [27] Petchonsu fallen lassen Onchhor, Deinen Sohn auf die Erde, er hebt seinen Arm [28] mit seinem Sichelschwerte, um ihn zu vernichten. Es ging der König in [29] großer Angst. Er sagte: "Habe Erbarmen, o Amon-Ra, Herr, Sonther, großer Gott, mein Gott [30] ich machte mein Möglichstes, ich bot meine Hand, auf daß nicht Kampf und Krieg entstehe. Sie haben auf mich nicht gehört. [31] Nachdem er dies gesagt hatte, eilte er (und) faßte den (Ober)arm des Petchonsu. Der König sagte [32]: "Mein Sohn Petchonsu, hüte das Leben, wende Deine Hand ab von meinem Sohne, nachdem [X 1] nicht [. . . . . ] (die) Stunde euerer Rache vor Euch . . . . Euren [2] Kampf [. . . . . ] gewaltig in ganz Ägypten. Es sagte der Große [3] des Ostens [Pekrur]: Es kehre Onchhor zurück wegen des Königs, seines Vaters, sein [4] Odem ist es etwas Großes. Er kehrte um . . . [. . . . .] Onchhor Mysisutn. Er sagte: [5] ,Bei Amonra-sonther [. . . . .] [6] das Scepter [. . . . .] [7] Mendes [. . . . .] Kaamenophis auf . . . [8] es war seine Hand zu dem . . . [. . . .] eines anderen Gottes [. . . .] Onchhor, mein Sohn [9]. Besiegt hat ihn Petchonsu wiederum, gleichwie die Mannschaft der vier Nomen, die schwer ist [10] für Ägypten, besiegt hat die, welche Verderben, Vernichtung unter ihnen (verbreiteten). Man brachte [11] sie vor . . . . in Verderben zur Merabarke selbst, jegliche Sache, die geschehen war [12] in Ägypten . . . . . . dies alles.

### Minnemai findet die Chalibsch auf der Barke des Zihor aus Mendes.

Da geschah es, daß Minnemai fuhr [13] auf dem Flusse mit seinen 40 Kriegern und seinen 9000 Äthiopen [14] aus Meroe und seinen [...] Kundigen, und seinen 900 [15] Hunden von Chadir . . . . . es kamen die Kriegsmannen des Nomos von Theben [16] und es war der Strom eng für die Leute der Merabarke (und) das Ufer eng [17] für die Reiterei. Er gelangte zu dem Gazellensee. Man gab [18] einen Landungsplatz dem Stiere1 der Streitkräfte Minnemai, dem Sohne des Eiorhorerou [19], dem Fürsten der (Bewohner) von Elephantine bei der Merabarke des Zihor [20], des Großen der Soldaten des Nomos von Mendes und seiner Remesbarke [21] des Kampfes . . . . und es war die Chalibsch des Fürsten [22] Eiorhorerou auf ihr. [Es rief] Minnemai: ,Bei Chnum, dem Herrn [22] dem großen Gotte. Gewähre mir das warum ich zu Dir gerufen habe, nämlich, möge ich sehen [23] die Chalibsch [meines Vaters], des Osiris, des Königs, des Fürsten Eiorhorerou [25], auf daß ich ] . . . . ' Es band Minnemai sich [26] seine Libesch und werde [ die Kriegswaffen um, und die Mannschaft, [27] die mit ihm war [folgte ihm. Er zog] zu der Remesbarke des Zihor des Sohnes des Onchhor. Er fand [28] 9000 Kriegsmannen auf ihr. welche die Cha-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> So nach dem Determinativ.

34 J. Krall.

libsch des [29] Sohnes des Osiris Eiorhorerou bewachten. Es drang Minnemai zwischen dieselben [30] hinein. Der, welcher dastand zum Streite, ließ herrichten seinen Platz des Streites, es war ein Ruheplatz [31] vor [ihm]; der welcher dastand zum Kampfe, er faßte seine Hand [Y 1] zu seinem Kampfplatz wiederum; der welcher . . . [. . .....] [2] er machte Vernichtung (und) großes Verderben vor [... .....][3] Kämpfer 34 auf der Planke der Remesbarke [.....] [4] damit nicht hinausfahre irgend ein Mann der Erde [.....] [5] das Hören . . . . . die Sippe [. . . . ] [6] die mendesische Festung . . . . Löwen [......] [7] Mendes der Hundskopfaffe der Isis [.....] [8] Zihor, der es gegeben hat auf die Erde [......] [9] Verderben auf der Merabarke [.....] [10] linke und [...] .. [......] [11] und seine Kriegsausrüstung [.....] [12] er tötete 54 Leute von ihnen, [er] sprang [.....] [13] Ruderer und Schiffe, danach hörte [.....] [14] nicht zögerte (er) auf die Merabarke hinaufzugehen [.....] [15] Er richtete ein Gemetzel in der [Mannschaft .....] [16] und die Hunde von Chadil [.....] [17] Hilf mir o Amon-Ra, Herr [.....] [18] .... großer Kampf im ganzen Lande [.....] [19] nämlich ich sehe nicht die Form [.....] [20] ..... er stürmte ...[... an den] [21] [Ort, an dem] die Kinder des [Eior]horerou ..... [22] .... Krieg .... [.....] [23] sie lassen eingehen die Chalibsch unseres Vaters Eiorhorerou [.....] [24] .... Libesch (des) *Hornacht* . . . [. . . . . ] [25] . . .

### Rückkehr der Chalibsch nach Heliopolis.

Hernach führten sie hinein die Chalibsch [.....] [26] nach Heliopolis, man ließ die Chalibsch [.....] [27] ... die Kinder des Fürsten Eiorhorerou [.....] [28] und die Mannschaft des ..... [.....] [29] [sie] sagten: "Unser großer Herr, erfasse [.....] [der große Kampf] [30], welcher war in Ägypten [.....] [31] ..... und die Krieger, welche machten [.....] [32] und ..... welche war in Ägypten ... [.....] [33] in den Nomen und den Städten [.......] [34] Stele von Stein [......]

Zu dem Namen Hurbesa vgl. den Ring eines M M aus der Zeit Amenemes' III. bei Perrot und Chipiez, Kunstgeschichte, Ägypten, S. 673, Wiedemann, Proceedings, 1885, S. 183.

Für die Lokalität Ptise (R 17) ist (Wene Inschrift, Z. 30) zu vergleichen, welches im Norden des von den Hruschô-Beduinen eingenommenen Landes gelegen war.

G 6. Zu der Gruppe Hist. Rom. 54 vgl. ωκω: ωκεω (βευσsch, WB. 132), vgl. ασοκω ωπεσρο tristem reddidit vultum suum. Zu der Gruppe hinter hriuhb (G 14) vgl. Griffith, Stories, v, 3, 5 10, 17, 18 vi 14.

H 6. Die Redewendung findet sich auch in einem kleinen noch nicht eingereihten Fragmente. Vgl. O. Weihrauchsorte.

H 18. Vgl. des Papyrus Sallier iv 7/5.

L 5, W 26 finden wir zwei gute Beispiele für die Lesung wine der Gruppe, die wir auch im demotischen Titel des Hohenpriesters finden. Vgl. v. Hess, Der demotische Teil der dreisprachigen Inschrift von Rosette, S. 47, 94.

N 8. Vgl. Teil eines Schiffes, Brugsch, WB. 1427.

Q 31. Der Name ist wohl als οτωικ-πεγσαμοτλ ,ausgedehnt (zahlreich) sind seine Kamele' zu fassen. Vgl. neben dem von mir Hist. Rom. S. 34 Bemerkten auch Äg. Z. 38 (1900), S. 68 ff.

R 31. Ob hier und an anderen Stellen (S 17, X 13, 28) die Ziffern richtig gelesen sind, ist mir wegen der sich ergebenden hohen Summen (9000 Mann auf einem Schiff!) nicht sicher.

S 15. Was für Bari hier gemeint sind, ist zweifelhaft, vgl. immerhin

Die Wendung S. 17 ,indem der Weg hinter ihm war' findet sich öfter, so Q 14, N 9, vgl. auch W 14.

W 4/5 vgl. cpmλao εκολ, instruere aciem.

W 30 vgl. Sethon V 36 und Spiegelberg,  $\ddot{A}g$ . Zeitschr. 37 (1899) S. 30.

In X 13 beachte man die weiblichen Possessivpronomina.

Für die historische Würdigung dieses Papyrus kann ich auf meine früheren Ausführungen sowie auf Masperos Bemerkungen im Journal des Savants, November und Dezember 1897, S. 649 fl., 717 fl. und den Vortrag verweisen, den Waldemar Schmidt auf dem Orientalistenkongresse in Rom über die Könige des Namens Petubastis gehalten hat. So lange unsere Quellen für die Geschichte Agyptens im achten Jahrhundert nicht reichlicher fließen, läßt sich die historische Analyse unseres Romans nicht weiter im Detail durchführen. Es liegt zudem auf der Hand, daß in solchen romanhaften Erzählungen Persönlichkeiten aus verschiedenen Zeiten zusammengeworfen, die zeitlichen Entfernungen nicht eingehalten und Zustände aus der Zeit der Verfasser dieser Erzählungen auf die geschilderte Zeit übertragen wurden. Ein gutes Beispiel liefert die Erzählung Herodot's (II 141) von Sethon, dem Hohenpriester von Memphis, den er zum Zeitgenossen des Sanacharibos, des Königs der Araber und Assyrier macht. Daß dieser Sethon eine wichtige Persönlichkeit war, ergibt sich aus dem Umstande, daß die Zählung der thebanischen Priester von Menes bis zu diesem Priester des Hephaistos reichte (и 142). Bemerkenswert ist es, daß Herodot selbst von dem Vorgänger Sethons, dem blinden König Anysis bis auf Amyrtaios (c. 450) über 700 Jahre zählt (n 140) womit Sethon kaum ein Jahrhundert später als sein Vorbild Setne-Chamois, der Sohn Ramses II. angesetzt erscheint.

Wien, 25. Juli 1902.

## War Artasches von Armenien der Besieger des Krösus?<sup>1</sup>

Von

#### Gregor Chalathianz.

In der Geschichte des Moses von Chorene, zu der Zahl jener Kapitel, welche die besondere Aufmerksamkeit der Kritiker herausfordern, gehört das 13. Kapitel des 11. Buches, in welchem von der Gefangennahme des Krösus durch den armenischen König Artasches, der im 1. Jahrhundert vor Christus gelebt hätte, erzählt wird. Dieser Krösus ist niemand anderer als derselbe König von Lydien, über welchen Herodot die bekannte Erzählung nach dem Berichte von vier griechischen Autoren anführt, welche angeblich über diese Tat des Königs von Armenien gehandelt hätten. Es handelt sich hierbei darum, daß Moses von Chorene, nachdem er den Mar-Abas vollständig ausgezogen hatte, für seine Geschichte von Artasches I. bis zur Zeit nach Abgar (ein Zwischenraum von ungefähr zweihundert Jahren), sich zum fünften Buche des Afrikanus wendet. Letzterer schrieb eine Chronographie in fünf Büchern, indem er von der Erschaffung der Welt begann bis zum dritten Jahre der Regierung Heliogabals (im Jahre 221); doch ist das Werk nicht vollständig auf uns gekommen; erhalten haben sich aber Auszüge daraus bei Eusebius und anderen Chronographen bis auf Michael den Syrer inklusive

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ein Vortrag, gehalten am XIII. Internationalen Orientalisten-Kongresse zu Hamburg 1902, unter dem Titel: "Worauf gehen die in der "Geschichte Armeniens" des Moses von Chorene angeführten Zeugnisse der vier griechischen Schriftsteller zurück in Bezug darauf, daß der Besieger des Krüsus Artasches von Armenien gewesen sei? (1. Jahrhundert vor Christus.)

(12. Jahrhundert), welcher unter vielen andern Quellen, wie man jetzt weiß, auch den Mar-Abas¹ benutzt hat.

Vor allem muß man bemerken, daß über Afrikanus, trotz des Zeugnisses von Moses, Josephus Flavius schon deswegen nicht handeln konnte, da derselbe mehr als 200 Jahre vor dem griechischen Chronographen lebte.

Außer dem Afrikanus beruft sich hier Moses auf Hippolytus. Wenn dieser der im Jahre 235 oder 236 verstorbene Bischof von Rom war, war er in der Tat ein Zeitgenosse des Afrikanus und konnte dessen Chronographie benutzen; jedoch hat sich in den zahlreichen Werken, welche ihm zugeschrieben werden, keine Spur gefunden, die sich auf die Armenier bezieht, geschweige denn auf ungewöhnliche Eroberungen des Artasches.

Zweifelhaft erscheint noch ein anderes Zeugnis, welches von Chorenatsi dem Eusebius (Kirchengeschichte, Buch 1, Kapitel 13) zugeschrieben wird, als hätte Afrikanus im fünften Buche seiner Chronographie, aus dem Archive zu Edessa schöpfend, über die Taten der ersten armenischen Könige vor Abgar und nach Abgar bis Ervand (sic!) berichtet. Nach genauerer Einsicht erweist es sich, daß, erstens. im erwähnten 13. Kapitel der Kirchengeschichte des Eusebius sich überhaupt keine Andeutung auf Afrikanus findet. Der Historiker von Cäsarea beruft sich nur dreimal auf Afrikanus und das noch in Veranlassung ganz anderer Fragen und zwar bezüglich der Abkunft des Herodes (1, 5), dessen Sendschreiben an Aristides die Genealogie Jesu betreffend (1, 6) und in Anknüpfung an Susanna in der Deutung auf Daniel (vi, 31); zweitens sagt Eusebius nirgends, daß Afrikanus einen genauen Auszug aus dem Inhalt des Archivs zu Edessa hergestellt habe; alles, was er über Afrikanus in Hinsicht auf Abgar mitteilt, beschränkt sich auf einen kurzen Satz, welchen er nicht in der Kirchengeschichte anführt, sondern im zweiten Teile seiner Chronik (Seite 165): "Edessae regnavit Abgarus vir probus, ut Africanus refert;62 und drittens, findet sich in der Notiz des Eusebius über

<sup>1</sup> Siehe die Abhandlung Carrière's im ,Hantess 1897, Januar.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. bei Syncel, p. 676, 13 (ἱερὸν ἄνδρα).

das Archiv von Edessa keineswegs dasjenige, was der armenische Historiker ihm zuschreibt. Dort wird gesagt: ,"Εχεις καὶ τούτων ἀνάγραπτον τὴν μαρτυρίαν, ἐκ τῶν κατὰ Ἑδεσσαν τὸ τηνικαῦτα βασιλευομένην πόλιν γραμματοφυλακείων ληρθεῖσαν . ἐν γοῦν τοῖς αὐτόθι δημοσίοις χάρταις, τοῖς τὰ παλαιὰ καὶ τὰ ἀμφὶ τόν Ἄβγαρον πραχθέντα περιέχουσι, καὶ ταῦτα εἰσέτι νῦν ἐξ ἐκείνου πεφυλαγμένα εὕρηται.

Nicht genug, daß Chorenatzi Abgar, den König von Osroëne und dessen Vorfahren, irgend einer Quelle gemäß, zu Armeniern macht, er schiebt hier noch den Namen Ervand ein, welcher durchaus Mißtrauen erweckt und die versteckte Absicht des Verfassers bloßlegt. Eine ähnliche Interpolation vollführt Chorenatzi weiter unten, im 36. Kapitel, indem er den Labubna anführt, einen Historiker der Epoche des Abgar, wobei er von sich aus den Namen des armenischen Königs Sanatruk hinzusetzt, welcher sich bei Labubna nicht findet.

Ich werde hier nicht bei der Frage verweilen, in wieweit die Existenz des Archivs von Edessa beglaubigt ist, welche, ähnlich wie das Archiv von Ninive, einige Gelehrte<sup>1</sup> bezweifeln, ungeachtet der direkten Versicherung des armenischen Historikers über den Besuch dieser Anstalt; denn es ist von vornherein klar, daß in diesem Archive keine Nachrichten über die Könige Armeniens vorhanden sein konnten. Unser Historiker brauchte "Archive" und "Tempelbücher", und zwar durchaus nicht um deren Materialien zu benutzen, sondern deswegen, um die Möglichkeit zu haben, im Bedarfsfalle sich auf dieselben berufen zu können, zur Bestätigung seiner fantastischen Erzählungen. So erschienen denn die Archive: von Ninive, welches in seinem Innern die älteste Geschichte der Armenier barg und von Mar-Abas benutzt worden war; von Edessa, welches unter anderem die Geschichte der ersten armenischen Könige "von Abgar und von Abgar bis Ervand' enthielt, welche in die Chronographie des Afrikanus übergegangen ist; das Tempelbuch des Priesters Ulüp aus der Festung Ani, des Heiligtums des Aramazd, des höchsten Gottes der Armenier, welches vom Syrer Bardesanes übersetzt

<sup>1</sup> Siehe Carrière's Abhandlungen.

worden ist¹ (II, 66). Selbst die Tempelgeschichte von Sinope, welche, nach dem Berichte des Moses, nach Edessa gebracht wurde, flößt mir Zweifel ein. In der Tat, wäre es zuzugeben, daß die Tempelgeschichte der Hauptstadt von Pontus, aus welcher nach des Moses Versicherung Afrikanus geschöpft hätte, derartig merkwürdige Nachrichten enthalten hätte, welche aus dem berühmten Eroberer von Pontus einen geringen armenischen Satrapen machen, welcher, je nach Belieben des Königs Artasches, zu diesem oder jenem Amte ernannt wurde?

Wenden wir uns nun, nach Eusebius, zu den übrigen Historikern und Chronographen, welche zahlreiche Auszüge aus Afrikanus bewahrt haben, so finden wir auch bei ihnen keine Hinweise darauf, daß Afrikanus irgend etwas über die Armenier geschrieben habe. Eine andere Frage ist es, ob Chorenatzi überhaupt die Chronographie des Afrikanus benutzt hat, einerlei ob dieselbe sich auf die Armenier bezog oder nicht. Ich meine, daß Chorenatzi, wenn er den Afrikanus benutzt hat, er denselben nur in Auszügen aus anderen Schriftstellern kannte; direkt war er kaum mit ihm vertraut.

Derselben Meinung sind auch Gutschmid,<sup>2</sup> Garagaschian<sup>3</sup> und Gelzer, der bekannte Afrikanusforscher. Der Versuch Baumgartners,<sup>4</sup> welcher eine direkte Bekanntschaft des Moses mit der Chronographie des Afrikanus zu beweisen unternahm, kann nicht als gelungen angesehen werden und die neun Glossen, auf denen der Verfasser seine Hypothese aufbaut, weisen durch ihren skizzenhaften Charakter sowie den Mangel an Zusammenhang untereinander eher auf Entlehnung und zwar nicht aus erster Hand.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Siehe meine Untersuchung über das Armenische Epos' in der Geschichte des Moses von Chorene, 1896, Moskau, S. 295 ff.

 $<sup>^2</sup>$ Über die Glaubwürdigkeit der Geschichte des Moses von Khorene, Kl. Schrift., III, S. 306.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Kritische Geschichte, B. 1, 267.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ZDMG. B. 40. 1886, iv. Über das Buch 'Die Chrie'. — Die vom Verfasser angenommenen zwei weiteren Quellen des Moses, Plato und Theon (wenigstens der Auszug im 37. Kap. des 11. Buches des Moses), gehen auf Philo zurück (siehe meine Untersuchung über das 'Armenische Epos', S. 212 ff), und der Auszug im 19. Kap. des 111. Buches des Moses auf Nonnus

Endlich, wenn Chorenatzi bei Afrikanus und Hippolytus etwas über die Taten des Artasches und anderer Könige gefunden hätte, warum hat er da keine Zitate beigebracht, wo er doch Stellen aus den unbekannten Schriftstellern Polykrates, Euagoras, Camadrus¹ und Phlegon anführt. Wer sind denn diese griechischen Autoren, welche in so plumper Weise den bekannten Bericht des Herodot über Cyrus und Krösus verunstalten?

Da nun natürlich kein einziger griechischer Schriftsteller, wie Gutschmid sagt, so sinnloses berichten konnte, daß Krösus von Lydien nicht von Cyrus, sondern von Artasches besiegt wurde, so haben einige angenommen, daß in diesen Auszügen Artasches ein anderer Name des Cyrus wäre; dieses hätte nun den Chorenatzi in die Irre geführt. Aber eine derartige Erklärung trifft in Bezug auf Phlegon nicht zu, bei welchem die vier ersten Perserkönige als von Artasches verschieden angeführt sind. - Der geschichtliche Inhalt dieser Auszüge hält sich durchaus an den Bericht des Herodot über die Niederlage des Krösus, nur ist derselbe mit allerlei Anekdoten aus dem Feldzuge des Xerxes gegen Griechenland ausgeschmückt. Es werden vier verschiedene Historiker angeführt; der Ton aller dieser Auszüge ist gleichmäßig ein rhetorischer. Das sind verschiedene rhetorische Übungen, welche für ein und dasselbe Thema aufgegeben sind. Zuerst wird eine Reihe von den Feldzügen des Artasches in knapper Darstellung aufgezählt und am Ende wird auf ,den Wechsel des Glückes' hingewiesen. Gutschmid glaubt, daß Moses die Namen dieser Schriftsteller, welche über den Sieg des Cyrus über Krösus berichten, in irgend einer rhetorischen Sammlung von Beispielen gefunden habe oder aber vielleicht in Auszügen aus Afrikanus und sie dann nach seiner Weise verarbeitete.

Was aber konnte endlich dem Chorenatzi als nächster Anlaß zur Verbindung der großen Eroberungen der Armenier in Kleinasien und Hellas gerade mit Artasches dienen? — Ich glaube, daß den

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Über die Lesung dieses Namens siehe Petermann, "Bericht zu Bekanntgeeign. Verhandl. d. K. Pr. Akad. d. Wiss." Berlin, 1852, SS. 87-104 und meine Abhandlung in der WZKM, 1893, I, S. 24.

Ausgangspunkt des Chorenatzi in diesem Falle eine höchst interessante Stelle in der Geographie des Ananias Schirakatzi bildete, wo bei der Beschreibung von Hellas nach Ptolemäus, der armenische Übersetzer und Verbreiter derselben als Überlieferung folgendes mitteilt: 'Hellas hat 44 Inseln, von welchen die eine Kreta ist; ... eine große Insel ist Euböa, Atalantes ist ein Eiland; man erzählt, letzteres habe sich als sehr nützlich erwiesen als Niederlage von Proviant für die Bedürfnisse des Heeres des armenischen Königs Artasches, welcher die "wunderbare (ωραῖος) Feste" (auf der Insel Euböa) belagerte, zu der Zeit, als seine Schiffe mit den Speisevorräten durch die Stärke widriger Strömungen zurückgehalten wurden. Man sagt, hier sei König Artasches gestorben und Aristoteles ertrunken...'¹

Auf diese Art sind Hellas, die Inseln, der armenische König Artasches, dessen Kriegsvolk, die Belagerung der Festung, die Schiffe, die Möglichkeit von Aufenthalt bei der Beschaffung von Proviant, der Tod des Artasches, — alle Data für die Herstellung einer glänzenden Geschichte des Artasches, als eines Eroberers und zwar mit allen nur möglichen Folgen dieser Eroberungen, unter anderem auch in Verbindung mit der Überführung der griechischen Götterstatuen nach Armenien! Selbst der tragische Tod des Artasches, dessen Ursachen Chorenatzi nicht anführt, findet meiner Ansicht nach seine Erklärung in demselben oben zitierten Bruchstück aus Schirakatzi und zwar sind es die Schwierigkeiten bei der Beschaffung von Proviant, infolge dessen eine Meuterei im Heere und der Tod des Königs eintrat.

Ich meine, daß auch die Verbindung des Namens Artasches mit Afrikanus und die gleichzeitige Erwähnung des letzten egyptischen Königs Nektanebos bei Chorenatzi auf dem Wege flüchtiger literarischer Entlehnung unter dem Einflusse irgend eines Zitates

¹ Ausgabe von Sourry, S. 17 des arm. Textes und S. 22 des franz. In dem Epitheton "wunderbar" vermutet der Herausgeber das ωραίος des Ptolemäus. Aus der Erzählung des Schirakatzi geht hervor, daß es eine Art von unklarer Vorstellung vom armenischen König Artasches gab, welche Chorenatzi, wie gewöhnlich, wiedergab.

bei diesem oder jenem Chronographen, welche im Vorübergehen diese Persönlichkeiten erwähnte. Und in der Tat, in einem dem Epiphanius von Cypern¹ zugeschriebenen chronographischen Werke oder Bruchstücke, welches auf dem Afrikanus beruht, finde ich folgendes: 'Afrikanus glaubte, daß die (griechischen) Weisen² während der Regierung des Artasches (von Persien) lebten, daher . . . wäre auch Nektanebos, der letzte König von Egypten, welcher sich Pharao nannte, nachdem er sich das Haupt geschoren, entflohen.³

Gehen wir jetzt zu einer detaillierten Bestimmung der wahren Quellen unseres Historikers über, welche er bei der Zusammenstellung der Kapitel über Artasches benutzt hat und zwar besonders derjenigen, welche die Fragmente aus Polykrates, Euagores, Camadros und Phlegon enthalten.

1. Die originelle Art der Zählung des zahllosen, jeder Berechnung spottenden kolossalen Heeres des Artasches dadurch, daß jeder einzelne Krieger einen Stein auf einem *Haufen* zurückließ, ist gänzlich dem Faustus von Byzanz entlehnt. Letzterer berichtet über dieselbe Art, welche von dem Könige der Maskuthen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Epiphanius war dem Chorenatzi wehl bekannt; vgl. bei ihm 1, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Augenscheinlich "Aristoteles und Epikur", wie man aus Michael Syrus sieht. Siehe die erste Ausgabe der armenischen Übersetzung, Herusalem, S. 70.

<sup>3</sup> In der armenischen Literatur existiert ein interessantes Werk unter dem Titel ,Geschichte der Kaiser'. Es ist dieses eine, auf Grund des ,Andreas' und anderer, verfaßte kurze Geschichte der römischen Kaiser, welche bis zum ersten Jahre Justinians II., d. h. bis zum Jahre 685 fortgetührt ist, wobei in der Chronik ein sehr bedeutender Raum religiösen Fragen, der Geschichte der Konzilien und ähnlichen angewiesen ist. Der Verfasser, oder richtiger Redakteur, ist ein eifriger Verteidiger des armenischen Bekenntnisses. Es ist sehr wichtig zu bemerken, daß dieses Werk vollständig frei ist vom Einflusse des Chorenatzi, ungeachtet dessen, daß dasselbe im 10. Jahrhundert von einem gewissen Priester David zusammengestellt ist, welcher augenscheinlich alte Quellen benutzt hat. Die venetianische Version der "Geschichte der Kaiser" hat im Anfange zwei inhaltlich nicht hinzupassende Bruchstücke, nämlich (drei Seiten lang) ,aus der Chronik des Eusebius<sup>4</sup> und ,des Epiphanius', welche sich in der Version von Etschmiadzin nicht finden (Nr. 102 des Katalogs vom Katholikos Georg IV.). Meine Handschrift ist nach einer Abschrift der Version von Etschmiadzin hergestellt, welche dem gelehrten Galust Ter-Mkrtschian gehört; die hier fehlenden Bruchstücke sind von mir aus dem Venetianer Kodex vervollständigt worden.

angewandt wurde, der, an der Spitze eines zahllosen Heeres von kaukasischen Völkerschaften, einen Überfall auf Armenien ausführte, etwa am Anfange der dreißiger Jahre des vierten Jahrhunderts nach Christus. "Es gab keinen Maßstab", sagt der Historiker, "für die Menge ihres Heeres, sowohl Fußvolk als Reiterei, denn sie selbst hatten nicht die Möglichkeit eine Zählung auszuführen; aber an jenen Stellen, wo Heerschau gehalten wurde, an den wichtigsten Punkten, an den Kreuzwegen und beim Hinaustreten auf die große Straße, befahl man, daß jeder einzelne einen Stein auf einen Haufen werfen solle, um durch die Ansammlung (der Steine) einen Begriff von ihrer großen Zahl zu erhalten."

- 2. Der Transport der griechischen Götterbilder nach Armenien (hierunter auch dasjenige des Herakles von der Hand des Scyllus und Dipönus von Kreta) durch den König Artasches ist von Chorenatzi (Kapitel 12) dem Clemens von Alexandria entlehnt worden, welcher dem Artaxerxes von Persien eine ähnliche Neuerung zugeschrieben hat. Siehe Näheres darüber im 11. Kapitel meiner Untersuchung über das "Armenische Epos", S. 288 ff.
- 3. Das ganze Pantheon der armenischen Götter zusammen mit der Bezeichnung ihrer heiligen Örter (Kap. 12 und 14) ist von Chorenatzi dem Agathangelos entlehnt worden, nur mit dem Unterschiede, daß an Stelle der armenischen Götternamen deren griechische Äquivalente gesetzt sind. (Siehe am angeführten Orte, S. 289.)
- 4. Die 'Feste Attika', in welcher, nach Angabe von Polykrates, des Moses Quelle, der Name des Artasches rühmlich genannt wurde, vor dessen Einzug in Asien, erinnert an die 'wunderbare Feste' (auf der Insel Euböa), welche nach Schirakatzi von Artasches belagert wurde.
- 5. Der Vergleich, welchen Euagoras, eine der Quellen des Moses, zwischen dem furchtbaren Schauspiel des Kampfes Alexanders mit Darius und dem Kampfe des Artasches anstellt "während ihres Kampfes war durch den (aufgewirbelten) Staub das Tageslicht nicht deutlich sichtbar, während Artasches durch geschleuderte Pfeile die Sonne beschattete und zur Mittagszeit eine

künstliche Nacht hervorbrachte' - ist völlig auf Grund zweier Bruchstücke aus der armenischen Übersetzung des Pseudokallisthenes zusammengestellt: "Wegen des (aufgewirbelten) Staubes konnte man weder Perser noch Macedonier unterscheiden, weder Heerführer noch Würdenträger, weder Reiter noch Fußgänger, denn weder Erde noch Himmel waren sichtbar vor (dem Dunst) des vergossenen Blutes. Und die Sonne selbst, gleichsam trauernd über das Geschehene, war nicht im Stande das Blutbad anzusehen, verfinsterte sich, von einer Wolke bedeckt (S. 58). - An einer anderen Stelle beschreibt die Geschichte Alexanders folgendermaßen den Kampf des Darius mit dem großen Macedonier am Fluße Strankus (S. 104): ,Und einige begannen Steine zu werfen, andere aber Geschoße bis zum Himmel zu schleudern, gleichsam um das Licht der Strahlen des Tageslichtes zu verdecken und zu verdunkeln' - das heißt dasselbe, was Euagoras oder, besser gesagt, Moses von Chorene dem Artasches allein zuschreibt; sein rhetorischer Ausdruck aber: er brachte eine künstliche ("von der Hand gemachte" "jeragorts") Nacht hervor', erinnert an des Philo ,sie erzeugten eine künstliche ("von der Hand gemachte") Armut und Bettelei (Siehe "Über die Essener', arm. Übersetzung, Venezia, 1892, S. 10).

6. Das andere Bruchstück desselben Euagoras: ,von dem Strömen schwoll der Fluß nicht an, denn seine (des Artasches) Heere erzeugten dadurch, daß sie aus dem Wasser des Flusses ihren Durst löschten, einen winterlichen niedrigen Wasserstand', ist, wie mir scheint, nicht ohne Einfluß der armenischen Übersetzung des Gregor von Nyssa zusammengestellt, welcher in einer Lobrede auf Gregor den Wundertäter an einer Stelle folgenden Ausdruck braucht: ,Ein durch Winterfluten aufgeregter Fluß.' — Und gleich darauf wird von neuem das oben angeführte Motiv wiederholt, nämlich eine Zählung des Heeres nicht durch Auszühlung, sondern Ausmessung, wegen dessen riesigen Umfanges zu bewerkstelligen.

<sup>1</sup> Siehe das Akademische Wörterbuch, s. v. ,ulx.

- 7. Die bekannte Prophezeiung des pythischen Orakels, welche von Kamandros, einer Quelle des Moses, angeführt wird: "Krösus wird nach Überschreitung des Flusses Halys eine Macht vernichten" ist augenscheinlich aus der Chronographie des Malalas genommen, welche dem Chorenatzi wohl bekannt war: Κροῖσος Ἄλον ποταμέν διαβάς μεγάλην ἀρχὴν καταλύσει" (S. 155 ed. Bonn.).
- 8. Ein anderer Ausspruch, welcher von demselben Kamandros dem Krösus in den Mund gelegt wird: "Man soll nicht den Menschen glücklich ("eranel") vor dessen Tode nennen", erinnert sehr an die biblische Sentenz aus dem Buche Sirach (xi, 30): "Vor dem Tode nenne niemand glücklich."
- 9. Endlich geht auch die Erwähnung der letzten Quelle des Moses über die Geschichte des Artasches, des Phlegon, darüber, daß 'Artasches veränderte im Hellespont und in Thrakien die Natur der Elemente er schwamm auf dem Festlande und ging auf dem Meere' wie mir scheint, auch auf die Bibel zurück und zwar auf das zweite Buch der Makkabäer (v, 21): 'Antiochus . . . langte eilig an in der Stadt Antiochia und glaubte, stolz geworden in seinem Herzen, das Meer in Festland und das Festland in Meer zu verwandeln.' Die eigentümliche Ausdrucksweise 'auf dem Meere gehen' finde ich bei Philo,² auch von Chorenatzi benutzt.

Hierauf also gehen zurück die berühmten griechischen Historiker, welche vom Artasches berichtet haben! Von der einen Seite Pseudokallisthenes, Philo, Malalas, ebenso Faustus, Ananias Schirakatzi, von der anderen Seite die Bibel, Epiphanius, Gregor von Nyssa, das heißt die gewöhnlichen beliebten Quellen des armenischen Historikers, auf welche wir so häufig Gelegenheit hatten, in meiner Untersuchung über "Das armenische Epos" zu stoßen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Carrière, Nouvelles sources de Moïse de Khoren, Suppl. Vienne, 1894.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Siehe seine Rede 'über die Essener', S. 31. Hier wird das rote Meer erwähnt, welches auseinanderging und einen breiten Weg frei machte, auf welchem die Israeliten bis zum gegenüberliegenden Ufer schritten.

## Beiträge zur persischen Lexikographie.

Von

#### R. von Stackelberg.

(Fortsetzung.)1

Auf dem letzten internationalen Orientalistenkongress in Hamburg hat Professor Horn-Straßburg dem Bedürfnis nach einem wissenschaftlich brauchbaren neupersischen Wörterbuch Ausdruck gegeben und das Interesse der Fachgenossen für seinen Plan, uns ein solches Hülfsmittel zu schaffen, wachgerufen.

Wenn nun das sprachliche Material, welches im folgenden vorgeführt werden soll, zwar hauptsächlich aus zwei Pehlewitexten stammt — nämlich dem Yātkār-i Zarērān und der Schrift Chusrav-i Kāvatān u rētak-ē² — und es mir in manchen Fällen nicht möglich gewesen ist, ein dem zu besprechenden Pehlewiwort entsprechendes neupersisches aufzufinden, so ist es doch in anderen Fällen mein Bestreben gewesen, aus der älteren Literatur Persiens sowie auch aus Originalwörterbüchern neupersisches lexikalisches Material beizubringen. Bei Zitierung von Schriftstellern bediene ich mich derselben Abkürzungen, wie in meiner Abhandlung in dieser Zeitschrift Bd. 15, p. 367 ff. Hierzu kommt noch:

SA. Mp. = Mittelpersisch, von C. Salemann in Bd. 1, Lieferung 3 des Grundriss der iranischen Philologie.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. diese Zeitschr. Bd. 15, p. 367 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Beide Schriften zitiere ich nach: Pahlavi Texts, edited by Jamaspji Dastur Minocherji Jamasp-Asana (Bombay 1897), nach Seiten und Paragraphen der Ausgabe, wobei ich Yātkār durch Yātk., Chusrav durch Chus. abkürze.

- G. Y. = Geiger, 'Das Yātkār-i Zarīrān und sein Verhältnis zum Šāhnāme' (Sitzungsberichte der philos.-philol. und hist. Cl. der bayr. Ak. 1890, p. 43 ff.).
- J. M. = Ayûdgûr-i Zarirûn, Shatrôhû-i Airûn, and Afdiya va Sahigiya i-Sistân, trsl. . . . . by Jivanji Jamshedji Modi (Bombay 1897).
- 1. hamharz 🎞; vgl. Yātk. 1, 1: Ku Vištāsp-šāh apāk pusarān u brātarān, vaspuhrakān u hamharzān-i xvēš ēn dēn-i apēčak-i Mazdēsnān ač Ohrmizd patgraft ,Als König Vištāsp mit seinen Söhnen, Brüdern, Großen und Trabanten diesen reinen Glauben von Ormuzd angenommen hatte' (vgl. ibid. § 2). Aus dem pehlewī hamharz ist das armenische போர்முற oder போர்முற ,Trabant, Leibwächter' entlehnt worden, welches schon Hü. Ar. Gr. 1, Nr. 333 als ,sicher persisch' bezeichnet.
- 2. āmič evo eine Speise; Chus. p. 30, 32 ff.: 33. Čahārum framāyēt pursīt ku: 'Āmič-ē katām taruntar?' 34. Guft rētak ku: 'Ānō-šak bavēt, āmič-ē-ī xargōš taruntar u asp-rōt hambōðtar u simōr pat mičaktar u sar-i ta[ta]r¹ hugūkārtar.' 35. Bē apāk āhūk-i mātak-i starvan kē afsart ēstāt u pīh dārēt ēč āmić patkār nēst. (Übersetzung.) 'Viertens beliebt (der König Chusrau) zu fragen: "Welches āmič ist frischer?" 34. Der Knabe sprach: "Seid ewig (lebend). dieses āmič vom Hasen (ist) frischer, und Roßeingeweide ist stärker duftend, und der Zobel² ist wohlschmeckender. und der Kopf des Fasanen ist leichter verdaulich. 35. Aber mit einer weiblichen, unfruchtbaren Gazelle, welche kalt ("abgekühlt") ist und Fett enthält, kann sich keine (Speise) āmič messen.'

Dieses Pehlewiwort  $\bar{a}mi\check{c}$  ist auch vom Armenischen und Syrischen entlehnt worden. Vgl. Hü. Ar. Gr. 1, p. 96, Nr. 16. Aus der von Hübschmann, l. c. angeführten Stelle des Elisäus<sup>3</sup> geht hervor,

¹ Der Text hat  $>_{\mathfrak{S}}$ ;  $>_{\mathfrak{S}}$ , Fasan' findet sich Chus, p. 29, 25; vgl. aber ter ,ein Vogel' bei Ho. Gr. p. 86, Nr. 383.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. Hü. Ar. Gr. 1. p. 236, Nr. 568; doch muß ich es dahingestellt sein lassen, ob die — sonst für dieses Wort gut bezeugte — Bedeutung "Zobel" hier paßt. Es handelt sich hier doch um ein in Iran einheimisches Tier. Vgl. die Stelle aus Hesych hei Lagarde, Gesammelte Abhandlungen, p. 226; 71, 20.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ed. Joannesianz, p. 180; Kataneanz, p. 407, Z. 2 v. o.

daß auch bei den armenischen Aristokraten, deren Lebensweise ja durchaus nach persischem Zuschnitt geordnet war, das Gericht "amič von Wildpret" als Bestandteil eines üppigen Mahles besonders geschätzt wurde. — Bei Besprechung der Etymologie von āmič meint Hübschmann, daß dieses Wort ein pehlewī \*amīč "Mischung" voraussetze; doch wäre es ebenso möglich, daß āmič aus mič-2 + Präfix ā (vgl. Ho. Schr. p. 157, § 96; Sa. Mp. § 108, p. 309) gebildet wäre.

In diesem Falle hieße āmič, Vorkost, Zukost', eigentlich, Vorschmack', vgl. russisch закуска. Das Gericht āmič wurde, wie wenigstens aus der auch von Hübschmann, l. c. angeführten Stelle des Faustus von Byzanz<sup>4</sup> hervorgeht, kalt gereicht. Doch kann der angeführte Fall nicht als besonders charakteristisch für die Bestimmung unseres Gerichtes gelten, da es sich hier um die Bewirtung eines armenischen Königs handelt, welcher im sassanidischen Staatsgefängnisse, dem sogenannten "Schlosse der Vergessenheit' gefangen saß. Als Zugaben zum āmič kamen in diesem Falle noch Gemüse und Obst hinzu.

3. bagdēspān rung, rung, Königsbote'. Yātk. 1, 4; U šān Vīdrafš-i yātūk u Nāmxvāst-i Hazārān apāk dō bēvar spāð-i vičītak pat bagdēspānīh av Ērān xšaðr fristīt "Und er (König Arjāsp) sandte sie, (nämlich) Vīdrafš den Zauberer und den Nāmxvāst-i Hazārān

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Muwaffaq (p. 220, Z. 7 v. u.), welcher das Fleisch der wilden Tiere im allgemeinen für schlecht erklärt, meint doch, am wenigsten schädlich sei das Fleisch der Gazellen und Hasen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. pehl. mičak موزه ,Geschmack', np. مزه Fird. 31, v. 157; Ho. Gr. p. 219, Nr. 979.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> In der Tat wird noch heute in den russischen Ostseeprovinzen die Vorspeise (vor der Suppe) "Vorschmack" genannt. Dieses Wort ist dann auch in das Russische eingedrungen, wo aber ревельскій форшмакт "Revaler Vorschmack" ein ganz besonderes Vorgericht aus gehacktem Fleisch bedeutet, welches in den Ostseeprovinzen "Pfünnchen" genannt wird.

<sup>4</sup> l. v, c. 7, p. 174, Z. 4 v. u.; 175, 3 v. o. ed. Patkanow.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Vgl. G. Y. Anm. 5. Hazārān braucht hier aber kein Patronymikum zu sein, obwohl ja sonst Zusammensetzungen mit hazār in persischen Eigennamen häufig sind. Vgl. Justi, Namenbuch, p. 127 ff. Es ist vielleicht Chazārān "aus dem Chazarenlande" zu lesen.

mit zwanzigtausend auserwählten Truppen zur Königsbotschaft in das Reich Iran'. Yātk. 3, 24: Xša9r azd kun u bagdēspān[ān] azd kun benachrichtige das Reich und den [die] Königsboten'. Yātk. 3, 26: Pas har martum ač bagdēspān azd mat "darauf wurde jeder Mann vom Königsboten benachrichtigt'. Chus. 35, 99: Asp u astar u uštr-i tāčīk² u stōr-ī bagdēspānīk, das Roß und der Maulesel und das arabische Kamel und das königliche Botschaftspferd'. Im ersten Teile des Wortes -bag "Majestät" - eigentlich "Gott", vgl. BATO auf den Münzen, Marquart, ZDMG. 49, p. 659 -- liegt eine Bestätigung von NÖLDEKES Lesung (ZDMG. 46, p. 140) der im Yātkār, p. 2, § 10 ff. häufig wiederholten Formel yoy sumā bagān ,Eure Majestät', vgl. Faghrubah ,The exitus of the Shâh' Albiruni-Sachau, p. 224, 11. Den zweiten Wortteil — despān — finden wir im armenischen - fungub "Bote, Gesandter" wieder, welches schon Hü. Ar. Gr. 1, p. 140, Nr. 191 als der Entlehnung aus dem Persischen verdächtig verzeichnet hat. Der Königsbote oder königliche Botschaftsträger war schon am Hofe der Achämeniden ein hoher Beamter; vgl. Justi, Geschichte Persiens, p. 42. Duncker Max, Geschichte des Altertums, Bd. IV, p. 534. Zum ,königlichen Botschaftspferd' sei nur bemerkt, daß ja bekanntlich im alten Persien der staatliche Postdienst trefflich organisiert war; vgl. Justi, l. c., p. 60.

4. vo vo Bagān kōf 'der Götterberg'; Yātk. p. 3, § 23: U pas Vištāspšāh av Zarēr-i brātar framān dāt ku: 'Pat garān Bagān kōf-i burz ātaxš framāī kartan' 'und darauf gab König Vištāsp seinem Bruder Zarēr den Befehl: "Lasse am Gebirge³ den hohen Berg der Götter anzünden".' Über die Lage dieses 'Götterberges' gibt uns der Bundehesch Auskunft (p. 25, Z. 2 v. o. der Justischen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hier ist wohl der Plural zu setzen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Der Text hat عربي vgl. aber سيسه به mit arabischen Kamelen'. Faustus von Byzanz, l 4, c. 54, p. 141 (ed. ΡΑΤΚΑΝΟΨ). Wīs ō Rāmīn, p. 15, Z. 11 v u. تازى اشتران.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> garān ,die Berge, das Gebirgsland Vgl. غرجستان ,غرجستان ,غرجستان ,فرج bei Marquart. Ērānšahr, p. 79. Daher auch Jabali. Beiname des persischen Dichters 'Abd-ul-Vāsi', der aus dieser Landschaft stammte. Етнё, Pers. Litteratur p 261.

Ausgabe), wo es heißt: Rāvak Bagān pat Zrankān; i ēn jāī ast kē ētōn govēnd Zravaḍ, ast kē Bagān, ast kē Kalāk xvānēnd; ač ēn dō kūst-i kōf rās miyān-i diž frōt; ērā, kū ānōy kart ēstāt, rās-i kalāk diž xvānēnd; ēn jāi dar-i garakč būm xvānēnd ,Rāvak-Bagān (ist) in Drangiana; es gibt (solche), welche diesen Ort Zravad, (solche), welche ihn Bagān, (solche), welche denselben Kalāk (?) nennen; von diesen zwei Seiten des Berges aus führt ein Weg mitten durch die Burg hinab; daher, weil derselbe dort angelegt ward, nennt man ihn den Weg der Burg Kalāk; diesen Ort nennt man ,das Tor des Berglandes'.

Dieses v 4 – Kalāk diž oder ähnlich zu lesen – past seiner Lage nach zu dem Schloß des Dhoḥḥāk, welches von Hamza von Ispāhān کلنک دیسی genannt wird. Vgl. hierzu Darmesteter, Ét. Ir. 11, p. 210 ff. Dieses Schloß wird von der Sage nach Drangiana versetzt. Vgl. Marquart, ZDMG. 49, p. 644. Für die Ortsbestimmung desjenigen Berges Bagān kōf,4 welcher im Yātkār erwähnt wird, käme dabei noch in Betracht, daß Guštāsp sich nach dem Schāhnāme (Dagīgī, p. 1551, v. 961 ff.; Fird. 1559, v. 1102) in Sīstān befand, während Ardžāsp's Einbruch in Irān; Tabarī (1, p. 677, 13; p. 678, 15) berichtet, "Bstasf begab sich in die Provinz Kirman und Sedan und ging von dort zu einem Gebirge, welches man طهمدر nennt'. Nun war aber Sakastān ein Teil des alten Drangiana; vgl. Marquart, Erānšahr, p. 35 ff. Zu weiteren Zusammensetzungen von Ortsnamen mit Bag vgl. Hü. Ar. Gr. 1, p. 113, Nr. 85. In Georgien wird ein Berg (des) Armaz' erwähnt; vgl. St. Martin, Mémoire sur l'Arménie, T. II, p. 200; STEPHAN ORBELIANI VON Siuni c. 64, p. 271 der Moskauer Ausgabe. In Armenien gab es einen Berg, ,der Thron der Anahit' genannt; vgl. Faustus von Byzanz, l. 5, c. 25, p. 184 von Patkanows Ausgabe und Hü. Ar. Gr. 1, p. 18, Nr. 5.

5. שיטאנפישטשל pēšādēnīkān sardār "Oberzeremonienmeister". Vgl. Yātk. 1, 5: U pas Jāmāsp-i pēšādēnīkān sardār zūt andarrūn

<sup>1</sup> So lese ich für کاسوی in Justis Text.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> So nach der - natürlich durchaus unmaßgeblichen - Pazendlesung.

<sup>3</sup> Zum Suffix č vgl. Marquart, ZDMG, 49, p. 664 ff

<sup>4</sup> Zu den Opfern der Perser auf Bergen vgl. RAPP, ZDMG 20, p. 85.

andar raft ,und darauf trat Jāmāsp, der Oberzeremonienmeister rasch in den inneren Raum ein'. — Zu pēš- vor Titeln und Amtsbezeichnungen in Persien vgl. Hv. Ar. Gr. 1, p. 230, Nr. 539—540. Vgl. الأبين الأدين ,Sitte, Anstand, Zeremoniell, auch Feier, religiöser Ritus' Fird. 149, v. 361, 374; 225, v. 1726; 746, v. 1146 (Sa. A. Q. Nr. 178); 669, v. 2084 (Sa. A. Q. Nr. 163); 1500, v. 80 (Daqīqī). المُثِين Art, Weise' Fird. 226, v. 1735. Zu pers. الأبين ألم Hübschmann, Idg. Forsch. 8, Anzeiger, p. 47—48 das armenische Suffix - mpth in mpuhmpth ,auf persisch' u. s. w. gestellt. Doch ist auch die Form المُثِين wenigstens für das sassanidische Pehlewī durch die persischen Titel šahr-āyēnpet etwa ,Landeszeremonienmeister' und Pārs-āyēn-pet bei Sebēos¹, Ceremonienmeister von Pārs' bezeugt.

6. פאיטי bitaxš Statthalter, im  $Y\bar{a}tk$ . häufig als Titel des  $\check{J}\bar{a}m\bar{a}sp$ genannt; vgl. p. 4, 35; 5, 40, 43; 6, 45; 8, 61, 62; 9, 66 =  $\check{J}\bar{a}m\bar{a}sp$ -ibitaxš. Entscheidend für die Bedeutung 'Statthalter' im Pehlewī ist Yātk. 10, 72: V-aš hamāk xša9r-i Xyōnān bitaxš kunum ,und ich mache ihn zum Statthalter des ganzen Landes der Chyōn.' Nach G. Y. Anm. 23 , Titel eines hohen Beamten'; J. M. umschreibt das Wort durch Baêtash und übersetzt dasselbe durch ,foreteller'. Wenn das armenische protoch direkt aus dem persischen bitaxš (so lese ich nach griech. βιτάξης; die Pehlewiform kann aber auch bētiaxš oder bītiaxš und bētaxš gelesen werden u. s. w.) entlehnt ist, wie Hübsch-MANN, Ar. Gr. 1, p. 119 ff. Nr. 109 vermutet, so muss die Entlehnung durch das Armenische schon vor der armenischen Lautverschiebung stattgefunden haben. Es wäre möglich, daß im ersten Teile des Wortes word das aramäische Beg "Provinz" — dann hier natürlich nicht als Ideogramm - enthalten ist. Vgl. Noldeke, ZDMG. 46. p. 132. Zu den armenischen Bdeašx vgl. Marquart,  $\bar{E}r\bar{a}n\check{s}ahr$ , p. 165 ff. Vom Pehlewi שייש leite ich auch den Landesnamen Badaxšān² ab;

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> P. 77 u. 79; ich gebe die armenischen Formen nach Hübschmanns Emendation (Ar. Gr. p. 59, Nr. 129); vgl. Hü. P. S. p. 11.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Daneben auch die Form پاخشان; vgl. Ho. Schr. § 22, 5, p. 57; Marquart,  $\widetilde{E}r\tilde{a}n\acute{s}ahr$ , p. 88, Anm. 7, wobei das l an die Lautverhältnisse im Afghanischen erinnert, wie Horn und Marquart bemerkt haben.

wir hätten hier somit eine ähnliche Bildung wie im Namen der armenischen Provinz Vaspurakan, vgl. Hü. Ar. Gr. 1, p. 80, Nr. 182. Das i ist hier später zu a geworden, wie auch sonst im Neupersischen, vgl. Hü. P. S. p. 136, § 17. Die Landschaft Badaxšān ist bekannt in der orientalischen Literatur durch einen Edelstein, eine Art Rubin, welche dort gefunden wurde und — wohl in der dortigen Sprachform des Persischen — balaxš genannt wurde, vgl. Marquart, Ērānšahr, p. 223, 279. Vgl. نثين بُندُشان Fird. p. 199, v. 1256, عدشي Farruxī bei Browne, the Tadhkiratu'sh-Shu'ara, p. 55, ult.; vgl. Nāṣiri-Chosrau, Dīwān, p. 227, Z. 4 v. o.¹

, wer war jener, durch dessen Spruch die Koralle von Jemen<sup>2</sup> geringer ward als der Rubin von Badaxšān? Vgl. auch Nizāmi, *Chosrau o Šīrīn*, p. 123, Z. 2 v. u. Das Kapitel trägt die Überschrift: رفتن (das Metrum<sup>3</sup> ist episches شيرين بكوة بيستون).

, vom Widerschein ihres Antlitzes ward diese Sonne leuchtend, wurden jene Steine wie Badaxšān (glänzend) durch seine Rubine. Auch bei jāmī, Jusuf o Zulaichā (ed. Rosenzweig-Schwannau) p. 49, Z. 18 v. o. نعر بنخشان; vgl. ibid., p. 204, Anm. 10 und Hāfis, ed. Вкоскнаиз, 3, p. 73, Nr. 467, 1; ed. Rosenzweig-Schwannau II, p. 462 und p. 588.

7.  $\forall \delta dr\bar{u}t (dr\bar{v}t)$ , Heil, Gruß'. Yātk. p. 14, 106:  $U dr\bar{u}t (dr\bar{v}t)$  av ruvān dāt ,er entbot der Seele (seinen) Gruß', nämlich Bastvar der Seele seines im Kampfe gefallenen Vaters  $Zar\bar{v}r$ , dessen Tod er am Zauberer  $V\bar{v}draf\dot{s}$  gerächt hatte. J. M. p. 43 übersetzt diese

<sup>1</sup> Das Metrum ist (unverkürztes) متقارب. Ich zitiere nach der Ausgabe von 1311 a. H.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. لعل يمانى Hāfis, ed Brockнаus 3, Nr. 466. p. 72.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. Rückert, Grammatik, Poetik und Rhetorik der Perser, p. 75. Ich zitiere nach der lithographierten Bombayer Ausgabe der Chamse (1312 a. H.)

<sup>4</sup> Vgl. Yātk. p 14, 104: "Da rief die Seele des Zarer: "Schleudere diesen Speer (?) aus der Hand und nimm aus dem Köcher einen Pfeil und gieb diesem

Stelle des Yātk. allerdings mit he killed him, also wohl in dem Sinne, wie wir etwa sagen ,er sagte dem irdischen Dasein Lebewohl'. Unserer Stelle entspricht vielmehr folgender Halbvers aus dem Schähnäme p. 632, v. 1944:

,bot dem Herzen der Freude Gruß' wie Rückert übersetzt (ed. Bayer II, p. 112). Zu vgl. noch Fird. 50, v. 301; 51, v. 327 (nach Horn, Ztschr. für vgl. Sprachf. N. F. Bd. 15, p. 182); Fird. 740, v. 1051 (Sa. A. Q. Nr. 641), 1439, v. 1305, 1564, v. 1183; 1566, v. 1215—1216; 1594, v. 1704; vgl. Ho. Gr. p. 123, Nr. 555.

8. ६٠ هر العربي المراكبة الم

9. ייטייני hunivākīh ,Musik Chus. p. 32, 62, ult.: hunivākīh hamāk xvaš u nēvak ,alle Musik ist schön und gut. Vgl. auch Chus. p. 33, 63. Vgl. auch your ,Musikant, also hunivākar für \*hunivākkar, Chus. p. 32, 60: Nahum framāyēt pursīt ku: ,Hunivākar-ē katam xvaštar u vēh? 61. Guft rētak ku: ,Anōšak bavēt ēn and hunivākar hamāk xvaš [u] nēvak. ,Neuntens geruht (der König) zu fragen: "Welcher Musikant ist lieblicher (zu hören) und schön? Der Jüngling sprach: "Seid ewig (lebend), so viel Musikanten (sind)

Elenden Antwort<sup>\*</sup>. Nachdem Bastvar diesem Rate des toten Vaters gefolgt war und den Vidraf<sup>\*</sup> erlegt hatte, ruft er den Manen des Vaters einen Gruß zu, da ja die Perser an ein Leben nach dem Tode glaubten.

alle lieblich und gut".'¹ Gebildet ist pehlewī hunivāk meines Erachtens aus hu 'gut' schön' + nivāk 'Laut' Lied' Melodie'' also eigentlich ganz der deutschen Bildung 'Wohllaut' entsprechend. In np. نَنِ 'Lied'² Melodie' geht das a auf altes i zurück' vgl. Hv. P. S. p. 136, § 17; vgl. Wīs' p. 329, Z. 10 v. u.; 369, ult.; Hāfis' ed. Brockhaus n, p. 2, Nr. 82, 7; Jāmī, Jusuf ō Zulaichā p. 42, Z. 5 v. u. (ed. Rosenzweig-Schwannau). Auf pehlewī hunivāk geht direkt np. خنیا گرین "Musik' zurück' vgl. خنیا گرین Bōstān m, v. 67, p. 198. Zu np. ī aus -iva vgl. Hv. P. S. p. 165, 5. Zum armen. سسب Hv. Ar. Gr. p. 207 vgl. Bildungen wie np. قروغ und آمیغ und آمیغ

10. Pehlewi משניים, huzvar. משניים, Sa. Mp. p. 327. Ich möchte vorschlagen, die Pehlewiform mit nur geringer Veränderung der Zeichen \*nivarštan — also etwa מבפייים ביו ביו lesen und zum np. Verbum בֹפייים (für älteres בֹבְּפִייִּים s. unten), zusammenrollen' zu stellen. Vgl. Ho. Gr. p. 235, Nr. 1050; Ht. P. S. p. 165. Die Huzvāreschform findet sich Yātk. p. 3, 22: Aprāhām-i dipīrān-masist fravartak bē פּוּשִּׁים (nivaršt), Aprāhām, der Schreiber Oberster, rollte das Schreiben zusammen'. Vgl. hierzu folgende Stelle aus dem Da-qīqīstück des Schahname p. 1505, v. 173 ff.

چو پرداخت از نامه دستور شاه بپیش همه مهتران سیاه فرازش نوردید وکردش نشان بدادش بدان پیر جادو فشان

,als der Minister des Königs den Brief vollendet hatte — (da) vor allen Großen des Heeres — rollte er denselben (den Brief) zusammen<sup>3</sup> (und) übergab ihn (jenen Boten), welche alten Zauberern ähnlich (waren).

Die Form יבפּ לינט – welche Horn l. c. angesetzt hat – findet sich nach Dorn, "Nachrichten über die Chasaren", Mém. vi. Sér. sc. politiques, T. vi, p. 502, Z. 10, Anm. 10 in einer Handschrift von Bala mis Tabariübersetzung. Das Verbum hat hier aber schon die abgeleitete Bedeutung "überwinden, ausrotten, vernichten", welche

<sup>1</sup> Im Texte folgt darauf eine Aufzählung verschiedener Musikarten.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Davon ذواكر, Sänger' Wis, p. 213 und 218, 2.

<sup>3</sup> Eigentlich: ,Rollte ihn nach vorn zusammen

sich aus der Bedeutung 'zusammenrollen' auch 'einwickeln' (Muw. p. 159, Z. 3 v. u.) gebildet hat. Die Grundbedeutung "zusammenrollen" ist auch Fird. p. 29, v. 112 noch deutlich zu erkennen (es handelt sich um den Faden der Zeit, den Lebensfaden). Vgl. Wīs, p. 98, Z. 3 v. o.: ,Ich rolle den Teppich des Lebens zusammen'; ibid., p. 84, Z. 4 v. u.: ,Der ich eigenen Namen und Scham zusammengerollt (aufgegeben) habe'; ferner ibid., p. 352, Z. 6 v. o.: Du hast den Teppich der Freundschaft zusammengerollt. Vgl. auch Wis, p. 375, Z. 11 v. o.: ,Mit jener Hand, mit welcher ich diesen Brief geschrieben habe, habe ich (auch) den Teppich der Freude zusammengerollt" (für نشاط stand wohl ursprünglich بساط خرمي). Sa'dī, Gul. I, 14, p. 20 (Eastwick, Gladwin): حقوق نعمتِ ساليان نوردد, er läßt die Verpflichtungen für jahrelange Gnade außer Acht'; ibid. v, 9, p. 148 (bei EASTWICK, bei GLADWIN 5, 18, p. 161, Z. 2 v. o.): ,Ich rollte den Teppich der Lust zusammen.' In der Bedeutung ,überwinden' auch bei Nāṣiri Chosrau, Dīwān, p. 156, Z. 7 v. u. Das Metrum ist 

,Du wärest eines Rustam würdig gewesen, wenn du dich als sein Knecht wie er auf den Elefanten geschwungen hättest — niemand als sein den Glauben ausbreitendes Schwert hat Unglauben und Vielgötterei überwunden'.¹ Vgl. auch طريق نوشتن, einen Weg zurücklegen, überstehen', Muw. p. 1, ult; mit بيابان ,vienen Weg, die Ebene durchmessen;' ibid., p. 206, Z. 10 v. o.: ,einen Weg, die Ebene durchmessen;' ibid., p. 206, Z. 10 v. o.: ,eine Welt durchmessen;' ebenso auch häufig in Sa'dīs Bōstān; vgl. 11, v. 267, p. 165; p. 167, v. 284; 111, v. 84, p. 200; vi, v. 293, p. 355. Vgl. auch Fird. p. 1303, v. 610.

11. هُمَاى der Glücksvogel in der persischen Sage, eine Art Adler; vgl. Nöldeke, Das iranische Nationalepos, § 4, р. 4. Vgl. Daqīqī, Schahnahme 1544, v. 839; Fird. 116, v. 943; 347, v. 512; auch

ausbreiten ('den Teppich der Freude und Gerechtigkeit') Wīs-238, 2 v o.; im Gegensatz zu نوشتن auch bei Muw.p. 2, ult

als Bild auf dem Banner Fird. 787, v. 349; 788, v. 352; die Feder des Humāi als Schmuck der Krone Fird. 229, v. 1782. Vgl. besonders noch Aṭṭār, Mantiq-ut-ṭair (ed. Garcin de Tassy) p. 35, v. 887 ff.; Sa'dī, Gul. 1, 3, p. 5; 15, p. 21 هُما und هُما (ed. Eastwick und Gladwin), هُما Bōstān ii, v. 394, p. 178; ibid. v. 402, p. 179. Auch bei Sanājī, Hadīqa¹ p. 27, 9 v. o. ff. finden sich folgende, auf den هُماي bezügliche Verse:

, die Eule, welche das Schloß des Königs umkreist — wird unglücklich, elend und schuldvoll; wenn sie sich (aber) an wüstem Orte der Askese hingibt, (so) ist — ihr Gefieder schöner als die Majestät des  $Hum\bar{a}i^{\iota}$ . Vgl. Jāmī,  $Jusuf\ \bar{o}\ Zulaich\bar{a},^2$  p. 48, Z. 6 v. o. im Text und p. 104, Anm. 1.3

Von ձձույան ist ձութերը ձութե

¹ Vgl. diese Zeitschrift Bd. 15, p. 367, Anm. 3. Das Metrum ist عفيف:

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ed. Rosenzweig-Schwannau.

<sup>3</sup> Vgl. auch فماى bei Hāfis, ed. Brockhaus п. р 109, Nr. 189, 4; Justi, Iranisches Namenbuch, р. 132 und Четверостишія Хакани изо К Залеманъ Nr. 132 und 202

bei np. murvā erkannt hat. Zu مُرغ وا ,böses Vorzeichen' — Horn l. c. — vgl. Sanājī, Hadīqa p. 363, Z. 6 v. o. (im Text):

zum König sprach ein Schlechtgesinnter: "Die alte Frau treibt Hexerei mit deiner Seele". Vgl. ibid. Z. 5 v. u.

پیغو و پیکو نام مُلُکی :vgl. den Farhang-i Nāṣiri s. v.: پیغو کی نام مُلُکی :vgl. den Farhang-i است طرف چین و پادشاهِ آنجارا نیز بهمین نام خوانند حکیم اسدی گفته ا

ز یاقوت سیصد کمر پیغ\_\_\_وی دکیم ناصر خسرو گفته شعر<sup>2</sup>

ه شعر و مهار حلق را بگرفته امروز تکین و ایبک و پیغ و نومید مشو ز رجت یردان

und den dortigen König benennt man mit demselben Namen. Hakīm Asadī hat gesagt: ,Aus Rubin dreihundert Gürtel von ييغو. 'Hakīm Nāṣiri Chosrau hat gedichtet: ,Obwohl heutzutage die Zügel des Volkes ergriffen haben tagīn, eibek³ und ييغو, so verzweifele doch nicht an der Gnade Gottes.'

Das Wort پیغو findet sich auch im Daqīqīstück des Schāhnāme; vgl. p. 1503, v. 133 und Sa. A. Q. Nr. 571; 1506, v. 187, wo die Lesung پیغوی durch Sa. A. Q. Nr. 542 gestützt wird; 1510, v. 240 und 249. Vgl. auch Vullers, Mirchondi Historia Seldschukidarum, p. 1, Z. 5—6 des Textes: مُلكِ خزر موسوم به يغوي, der Chazarenkönig, genannt بيغو. Nun ist aber, wie Spiegel, ZDMG. 45, p. 209 betont hat, hierbei "schwerlich an die Landschaft Peghu zu denken". Aus den angeführten Stellen geht aber mit Sicherheit hervor, daß wir hier ein türkisches Wort vor uns haben. Es ist der türkische Fürstentitel jabyu, welchen Marquart, Erānšahr mehrfach nachgewiesen hat; vgl. p. 216, 247, 308. Nöldeke, ZDMG. 56, p. 435. Die Form پیغو ist nichts weiter als eine willkürliche "Verbesserung"

متقارب Das Metrum ist متقارب.

<sup>3</sup> Türkische Titel; vgl. Ho Schr. p. 7.

von بيغو verlesen ist. Die Form بيغو verlesen ist. Die Form بيغو — lies يبغو — hat [Mohl], Fragments relatifs à la religion de Zoroastre, p. 26, Z. 16, ebenso die Schahnamehandschrift des Lazarewschen Instituts¹ zu Moskau aus dem Jahre 1245 der Flucht.

Hierbei sei es mir gestattet, eines andern alten Fürstentitels bei den Türken zu erwähnen, Šad, wozu Marquart, Erānšahr, p. 69 und 85 zu vergleichen ist. Derselbe Titel findet sich auch bei Moses Kalankaituatzi l. 11, c. p. 12, p. 111, Z. 12 v. o. (ed. Emin). Hier ist die Rede von dem Neffen und zugleich Feldherrn des "Königs von Norden", d. i. des Chākān der Chazaren — npned" he mumbe helmunteletwir fertwir den Namen Šath beilegen". Die Formen sath (\*šā9)² und šad (\*šāð) können iranischen Ursprungs sein. Vgl. Noldeke, Tabarī, p. 13, Anm. 1 und pers. šāðvard "Königsthron" bei Ho. Schr. § 19, 5, p. 45.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Каталогъ книгъ и рукописей библютекъ .Таз. Инст. Вост. языковъ (Moskau 1888) p. 26, Nr. 337.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die Form \*šā9 wäre dann die ältere, arsacidische. Über eine arsacidische Dynastie (im 4. Jahrh. n. Chr.) nördlich vom Kaukasus vgl. Agathangelos (ed. Tiflis 1882) p. 502 und Faustus von Byzanz (ed. Раткалоw) l. III, c. 6, 7, (p. 12, Z. 2 v. u.; ed. Раткалоw ff.).

## Der Ursprung der armenischen Fürstentümer.

Von

#### B. Chalatianz.

Dank den Fortschritten der babylonisch-assyrischen Forschungen in Vorderasien ist uns unter den Ruinen Armeniens ein neues Volk entstanden, von dem bis zur jüngsten Zeit nichts bekannt war. Der Name des Volkes ist bis auf uns nicht gekommen, das Land selbst aber nennen die Annalen der assyrischen Könige und das alte Testament "Urarțu" (Ararat). Urteilt man nach den hier entdeckten Keilinschriften, so hat sich dieses Land in unmittelbarer kultureller Abhängigkeit von Assyrien befunden. Merkwürdig ist, daß diese Inschriften der Könige von "Urarţu" nicht ein einziges Mal das Land bei diesem Namen nennen, sondern stets von Biaina sprechen, unter welchem Namen das östliche Ufer des Wansees mit der Hauptstadt Thuspa (das heutige Wan) gemeint ist. Die obersten Götter waren: Haldis (-+ -- ()-), Theisbas (Windgott = -+ A-)) und Ardinis (Sonnengott = > ). Ihnen folgt eine ganze Reihe kleinerer Götter, als Beschützer einzelner Städte und Ortschaften, wie wir sie bei den Griechen auch finden (ἐκίμονες). Unter ihnen ist besonders der Gott Arazas zu bezeichnen, der offenbar mit Araxes, beim Volke Araz, dem Flusse Großarmeniens identisch ist.

Dank der günstigen geographischen Lage des Landes und dem Unternehmungsgeiste seiner Fürsten breitete Urarțu seinen politischen Einfluß über alle benachbarten Völker aus und trat auch bald als

<sup>1</sup> Also es handelt sich nicht etwa um ein Volk der "Haldäer"!

gefährlicher Gegner Assyriens auf. Erst das Andrängen neuer Völker aus dem Innern Asiens hat diesen nördlichen Koloß vernichtet und unter seinen Ruinen seine einstige Größe begraben (am Ende des vm. Jahrhunderts).1

Die neuen Eroberer waren die Kimmerier. Sie gehörten wohl zu jenem großen Strome der Indoeuropäer, welche sich ungefähr um dieselbe Zeit aus Asien in die südrussischen Steppen ergossen und, die Ufer des schwarzen Meeres umgehend, nach der Balkanhalbinsel weiterzogen. Die Kimmerier hatten zwei Wege zum Betreten Armeniens vor sich: entweder mußten sie über den Kaukasus, d. h. die Derbend-Tore (nicht Darial-Schlucht) am Kaspischen Meer, was für große Scharen ein sehr unbequemer Weg war, oder sie mußten von der Balkanhalbinsel über den Bosporus und von da aus über Kappadocien in Armenien einfallen. Doch konnten die neuen Eroberer ebenso gut ihren Weg südlich von den Ufern des Kaspischen Meeres nehmen, wo sie die geringsten Hemmnisse fanden: Medien bildete damals eine Reihe kleinerer Fürstentümer, die keines besonderen Widerstandes fähig waren.

Die politische Karte Kleinasiens veränderte sich auf diese Weise vollständig. Was wurde aus den Urartäern? Sind sie weiter gegen Norden gezogen und haben sie sich in den Bergen festgesetzt, wie die Basken in Spanien, oder haben sie sich mit den neuen Ein-

| 1 (*rarțu                             | Assyrien                      |
|---------------------------------------|-------------------------------|
| 1. Aramē                              | 1                             |
| Lücke                                 | Salmanassar II. 860 - 825     |
| 2. Sarduri (Seduri) Sohn des Lutipris | l .                           |
| 3. Išpuini (Ušpina)                   | Šamši Ramman II. 825-812      |
| 4. Menua (sein Sohn)                  |                               |
| 5. Argisti I. (Sohn des Menua)        | Salmanassar III. 783 — 773    |
| 6. Sarduri II.                        | Tiglat Pileser III. 745 — 727 |
| 7. Rusa (Ursa) I.                     | Sargon 722 - 705              |
| 8. Argisti II.                        | J Sargon 122 - 100            |
| 9. Rusa II.                           |                               |
| 10. Erimena                           |                               |
| 11 Rusa III.                          | Assarhaddon 680—668           |
| 12 Sarduri III. (Kimmeriereinfall)    | Assurbanipal 668 — 626.       |

dringlingen vermischt — es entzieht sich unserer Kenntnis. Auf jeden Fall mußten die halbwilden Ankömmlinge die vorgefundene Kultur des lange Jahrhunderte Vorderasien beherrschenden Volkes sich aneignen. Was das Verschwinden der Keilschrift um diese Zeit betrifft, so muß man annehmen, daß nur die urartäischen Gelehrten diese Schrift gekannt haben und daß dieselbe wegen ihrer Kompliciertheit von den Eroberern nicht ohne weiteres zur Fixierung ihrer sehr reichen Sprache angenommen werden konnte. Deshalb bleibt das Land einige Jahrhunderte hindurch unter griechischem Einfluß bis zum v. Jahrhundert, wo erst das armenische Alphabet eingeführt wurde.

Aus Mangel an entsprechendem Material sind wir nicht im Stande jene politischen und geistigen Processe zu verfolgen, die zur Vereinigung aller getrennten Provinzen des Landes unter der Herrschaft der Armenierkönige (von den Parthern) geführt haben. Die Berichte des Moses von Khorēne haben mehr mythischen als historischen Charakter, indem sie aus Volksüberlieferungen geschöpft sind. Unzweifelhaft müssen wir in ihnen auch historische Tatsachen voraussetzen, doch sind dieselben gewiß sehr verändert durch das Wandern von einem Geschlecht zum andern. Das Dunkel lichtet sich erst um die Hälfte des n. Jahrhunderts v. Ch., als in Armenien die Dynastie der Arsaciden begann (150 v. Chr.). Jetzt fließen unsere Quellen reichlicher und es treten auch Berichte griechischer und römischer Historiker hinzu. Es war ein wichtiger Wendepunkt in der Geschichte Armeniens, als es nach langem inneren Zwiespalt unter einem König sich zusammenfand.

Es war Walarschak, ein Bruder Arsaks des Großen. Nach einer Überlieferung soll der große "Nacharar' (Fürst) Bagarat Pharasian dem in Armenien eingedrungenen Walarschak entgegengeeilt sein, um ihm aufs Haupt die Krone seiner Väter zu setzen und ihn auf den goldenen Thron zu führen. Diese Erzählung zeugt charakteristisch dafür, daß das Land auch eigene Stammeskönige gekannt hatte; aber noch interessanter ist die Rolle, die seit dieser Zeit in der Geschichte Armeniens die "Nachararen", die Verwalter der einzelnen Provinzen, spielen.

Woher stammten sie?

Bevor ich an die Besprechung dieser Frage herantrete, halte ich es für zweckmäßig, mich in Kürze über das Bild der politischen Hierarchie Armeniens in der Epoche der Arsaciden auszulassen:

- a) Als eine der ersten Würden der Armenier ist die Stellung des "Nahapet" anzusehen, der (wie schon die Etymologie des Wortes zeigt: pers. nah der erste, pet Haupt) an der Spitze des Stammes als oberster Richter und als Anführer im Kriege stand. Ihm folgt
- b) der Tanuter (arm. tun = Haus, ter = Herr), dem ein Geschlecht unterstand. Dieses Amt existiert auch jetzt noch bei den Armeniern: tanuter heißen jetzt die Dorfältesten.

Der Ursprung dieser beiden Ämter ist in prähistorischer Zeit zu suchen.

- e) Aspet (Sanskr. asva = Pferd, pet = Haupt), der Anführer der Reiterei, sogar des ganzen Heeres. Die obersten Befehlshaber hießen gewöhnlich:
  - d) Soravar (sor = Heer, varel = führen) und
  - e) Sparapet.

Weniger klar ist uns die Stellung der sogenannten

f) Sepuh, die die großen Grundbesitzer Armeniens gewesen zu sein scheinen. Sie waren offenbar mit politischer Macht auf ihren Grundbesitzen ausgestattet.

Der Verwalter eines bestimmten Landstriches hieß gewöhnlich

g) Išchan. Es ist möglich, daß dieses für uns dunkle Wort sich mit assyrischem šaknu (Statthalter) deckt.¹ In diesem Falle müssen wir annehmen, daß dieses Amt durch unmittelbaren Einfluß assyrisch-babylonischer Kultur entstanden ist und in Armenien dank gewissen politischen Faktoren die etwas weitere Bedeutung eines 'Provinzhauptes' erhalten hat.

Die armenischen Historiker selbst unterscheiden von diesen Išchanen die sogenannten

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Wie der Titel der Chorchoruni-Fürsten "Machazuni" aller Warscheinlichkeit nach sich mit assyrischem bel mahazi, -ani (Statthalter) deckt.

h) Nachararen, die nach dem Könige die wichtigste Person in der politischen Hierarchie Armeniens vorstellen.

Was waren diese Nachararen und woher leiteten sie ihr Geschlecht ab?

Die erste Frage macht uns wenig Schwierigkeiten, da wir sehr viel Material aus Berichten der armenischen Geschichtsschreiber, vom w. Jahrhundert beginnend, schöpfen können. In historischer Epoche waren es Vasallen des Königs, die die einzelnen Provinzen verwalteten und eigene Heere hielten, die sie auf den Ruf des Königs (Arka, auch Thagavor = der Träger der Krone) gegen den gemeinsamen Feind verbanden. In der Zeit des Interregnums, z. B. im v. Jahrhundert, sehen wir diese Nachararen an der Spitze der Volkswehr den von Osten nach Westen kommenden Feind abwehren. Einige Geschlechter, wie die der Bagratuni, Arzruni und Mamikonian, nahmen eine besonders ehrenvolle Stellung ein; die ersteren z. B. genossen den Vorzug den Arsaciden die Krone aufs Haupt setzen zu dürfen. Es wurde den Nachararen das Recht verliehen, während der königlichen Mahlzeit auf den Kissen zu liegen. Anfangs waren es wohl nur Geschlechtsfürsten, später aber wurde die Bezeichnung "Nacharar" auch für treue Dienste vom Könige geschenkt. Es sind offenbar daher zwei Stufen der Nachararwürde entstanden: 1. die höheren Nachararen, in denen wir die älteren Erbfürsten zu erblicken haben, und 2. die zweiten, die durch des Königs Gnade entstanden waren. Der in Ungnade gefallene Nacharar ging seiner Würden verlustig und es blieb ihm nichts anderes übrig, als mit der Waffe in der Hand seine Rechte zu verfechten. Solche Auflehnungen haben nicht selten den Charakter von Bürgerkriegen angenommen. In der ganzen armenischen Geschichte sehen wir den Streit der Nachararen mit dem Haupt des Reiches sich fortpflanzen; das Übergewicht war bald auf der einen, bald auf der anderen Seite. Diese Geschlechtsfürsten sind gewohnt, sich als alteingesessene Besitzer des Landes zu betrachten und der König erschien ihnen stets als ein Aufgedrängter. In dieser Anschauung birgt sich eine tiefe historische Wahrheit. Einerseits wollten die fremdländischen, persischen Eroberer durch Gewalt und Güte den Widerstand der alten Machthaber brechen und ihre eigene unbeschränkte Herrschaft ausüben, andererseits konnten die Nachararen jene wichtige Rolle nicht vergessen, die sie als unabhängige Verwalter des Landes in früheren Zeiten gespielt hatten.

Wo haben wir nun die ersten Ursprünge dieser Würde zu suchen?

Wir müssen zu diesem Zwecke wieder zurückgehen und uns den politischen Zustand zu vergegenwärtigen suchen, in welchem Armenien vor dem Antritt der Arsaciden sich befand. Wenn wir einerscits dem ersten Buche der Geschichte des Moses von Khorēne, Über die Haikiden' als dichterischer Überlieferung sein volles Recht zugestehen, so können wir andererseits jenem Werke als einem historischen Denkmal keinen großen Wert beimessen. Uns stehen hier aber zwei Quellen zur Verfügung: 1. Die Annalen der assyrischen und 2. die Annalen der Wan'schen Fürsten. Ungeachtet des reichen ethnographischen Materials, das wir in diesen Denkmälern finden, ist es schwer zu bestimmen, welchen Volksstamm wir vor uns haben und wo sein Sitz zu suchen ist. Wir finden hier jedoch wertvolle historische Berichte über die uns interessierende Frage, welche dadurch eine originelle Beleuchtung erhält.

Die Annalen der Könige von Urartu geben bei Aufzählung der Siege über eine Reihe von Ländern und Städten den Namen der letzteren in der Mehrzahl der Fälle ganz charakteristische Endigungen: -āni (Man-āni), -īni (Eria-īni, Urme-īni) und -ūni (Tari-ūni, Bust-ūni). Dieser Auslaut muß in allen drei Variationen als eigenster Besitz der Sprache des Volkes angesehen werden, das vom Tale des Ararat bis zum Wan- und Urumiasee herrschte, da doch derselbe auch den Namen derjenigen Städte eigen ist, die weit über die Grenzen Urartus hinaus lagen (Bustūni = Parsua, Manāni = Man). Die Silbe ni drückt offenbar die Zugehörigkeit (= Gen. sing.) oder die Mehrzahl (Nom. plur.) aus, wie im Georgischen. Man muß auch annehmen, daß alle drei Formen zuletzt in eine Form -ūni zusammengeschmolzen sind und zwar wohl unter dem

Einflusse des armenischen Zeitwortes uni-m = ich habe, uni = er hat. Diese Vermutung findet eine Bestätigung in jener originellen Deutung einiger Namen der armenischen Nachararen, die von demselben Moses von Khorēne (v. Jahrhundert) versucht worden ist: Gnuni heißt nach seiner Etymologie gini-uni = der Weinbesitzende = der Weinschenk am Königshofe; Arzruni = arziv-uni = der Besitzer des Adlers u. s. w. Der größte Teil der auf uns gekommenen Namen der armenischen Nachararen trägt diese charakteristischen Endsilben -ūni, die auch den nicht-urartäischen Personennamen beigefügt werden, wie z. B. Pahlaw-uni, Bagrat-uni, Arschak-uni etc. — Möglicherweise muß man in den gegenwärtigen Familiennamen der Armenier das Suffix -jan als Verkürzung des oben angeführten -ūni ansehen; doch konnte es auch das Resultat des Einflusses der persischen Sprache sein, in welcher -ūn die Endung des nom. plur. ist.

Ich will mich nicht nur auf philologische Beweise betreffend den Ursprung der armenischen Nachararen beschränken, sondern möchte auch einige Geschlechter nennen, deren Spuren wir in der Geschichte von Urartu finden.

II. Artsruni. Dieses Geschlecht besaß großen Einfluß im arsacidischen Armenien und auch am persischen Hofe. Während des Einfalles der Araber in Armenien stand dieses Geschlecht im Vereine mit dem der Bagratuni an der Spitze der nationalen Bewegung, die zur Thronbesteigung der Dynastie der Bagratuni im

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Prisma-Inschrift des Tiglat-Pilesers I.

Jahre 887 führte. Der Stammbesitz der Arzruni war die größte Provinz des Landes — Waspurakan mit der Hauptstadt Wan, welches auch Schamiramakerta, auch Wantosp (= Tušpa der urartäischen Inschriften) hieß. Wir sehen, dieses Land deckt sich mit dem urartäischen Biainas (ȝܩܩܩܩܩ, Ptol.). In der Inschrift, die in dem in der Nähe Wans befindlichen Felsen Meher Kapussi ausgehauen ist, lesen wir in der Zahl der übrigen Städte, deren Göttern vom Könige Opfertiere dargebracht wurden, auch den Namen der Stadt Artsu-u-i-ni-ni¹ (Variante: Ar-tsu-ni-u-i-ni-e),² was in wörtlicher Übersetzung lautet etwa: die Stadt, die dem Geschlechte der Artsūni gehört. Welche Ereignisse diesem Fürstengeschlechte die Herrschaft über das große Land gaben, darüber schweigen unsere Quellen.

III. Amatuni. Dieser Name soll vielleicht mit A-ma-da ('die Meder' bei Assurnasirpal) verglichen werden. Die Erklärung 'Abkömmlinge', die Moses von Khorene diesem Geschlechtsnamen gibt, ist völlig auf das persische محان (amadan) = 'kommen' begründet und hat deshalb keine Bedeutung. — Andrerseits ist auch die Vergleichung mit dem Namen der A-ma-da-ni-Gebirge (unweit von Amid, Assurnasirpal) natürlich nicht ausgeschlossen.

IV. Rštuni. Diesem Nachararengeschlecht gehörte einer von den Bezirken Waspurakan's, am östlichen Ufer des Wansees an; er hieß Rštuniq. (Die älteste Form dieses Namens lautet 'Ruštuniq'.) Möglicherweise dürfen wir in diesem Namen die Wiederspiegelung der drei Rušas der Könige von Urartu erblicken. Auch jetzt noch existiert ein Kurdenstamm zwischen Musch und Sassun, der Rštuni heißt und armenisch spricht. Vgl. Ursa der assyrischen Inschriften.

V. Ermanthuni. Dieser Name, der sich keiner philologischen Deutung fügt, ist vielleicht neben Erimena zu stellen, dem Namen des zehnten Königs von Urartu, des wahrscheinlichen Zeitgenossen des Assarhaddon (680-668).

VI. Nach der Überlieferung des Moses von Khorene existierte in Armenien vor der Dynastie der Arsaciden das Nachararen-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> SAYCE v, 15: DEYROLLE: Ar-tsu-ni-u-i-ni-ni (J. R. A. S. xx, 5. 7).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> SAYCE XI, 1.

geschlecht Manavazian, das in seinem Namen wohl den des Menua, des Sohnes des Išpuini, wiederspiegelt (Ende des ix. oder Anfang des vin. Jahrhunderts). Vgl. die Stadt Manavazakert am Nordufer des Wansees.

VII. Truni¹ möchte ich mit Tar-i-u-ni vergleichen, dem Namen eines Landstriches nordwestlich von Wansee. Die Deutung von Savce 'mächtiges Land' (von taraje = mächtig) scheint einstweilen wenig begründet zu sein.

VIII. Saharuni<sup>2</sup> läßt sich zu Šu-ra, dem Namen einer Provinz des Wan'schen Reiches stellen.

IX. Vardzavuni erinnert lebhaft an den Namen des Landes A-bar-si-u-ni ( ), das von Tiglat Pileser I. unter den 23 Fürstentümern von Nairi erwähnt wird. Diesen Namen finden wir auch in einer der Annalen Argistis in der Form von (Stadt) A-bur-za-ni-ni. Dieses Fürstentum ist wol in der Nähe vom Wansee zu suchen.

X. Paluni<sup>4</sup> läßt sich mit urartäischem Pa-la-i-ni vergleichen. Savce glaubt aus irgend einem Grunde, dieses Land liege in Georgien. (?)

XI. Chorchoruni waren wohl Abkömmlinge aus Charchar,<sup>5</sup> einem Lande südlich vom Urumiasee.

Wir haben hier gesehen, daß den 11 Nachararengeschlechter ein sehr hohes Alter zukommt. Hier taucht nun von selbst die Frage auf: gehörten diese in assyrischen und urartäischen Quellen sich findenden Namen der ganzen Bevölkerung jeder einzelnen Provinz, oder nur einem Geschlecht, das an ihrer Spitze stand? Vom Gesichtspunkte der Theorie über die Familienordnung würde die Lösung dieser Frage keinen Schwierigkeiten begegnen: der Name des ersten Familienhauptes überträgt sich auf das ganze Geschlecht und das Land, welches von diesem Geschlechte bewohnt wird. Daß auch

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Schulz, Journal asiatique, T. ix, troisième série.

<sup>2</sup> und 4 Ebenda.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Prisma-Inschrift des Tiglat Pilesers I.

Sargon, Prunk. 61, xiv, 7. Sanh. II, 28. Salm. Ob 125.

bei den Armeniern tatsächlich die Familienordnung geherrscht hat, geht aus dem Vorhandensein der Nahapet- und Tanutergewalt hervor. Die Natur des Landes mit seinen umschließenden Gebirgszügen trug dazu bei, daß diese Form politischen Lebens Jahrhunderte lang fortlebte. Das Nachararentum mußte eben auf diesem Boden patriarchalischer Lebensordnung entstehen dank der alten, gesetzlichen Macht dieser Geschlechter, die auch in historischer Zeit an der Spitze der Provinzen standen. Es wird uns jetzt klar, weshalb keine von den Inschriften der Wan'schen Könige den Namen des ihnen untergebenen Volkes nennt, denn dieses bestand eben aus einer Menge kleinerer Stämme. Das Reich Urartu erhob sich trotz seiner politischen Macht niemals bis zur Idee der nationalen Einheit, und dies ist wohl mit ein Grund seines Unterganges gewesen. Das Eindringen der Kimmerier (vun. Jahrhundert v. Chr.) hat das politische Bild Armeniens offenbar wenig verändert: es verschwand nur die Königsgewalt, die von den Stammeshäuptlingen als eben solches Joch wie die Herrschaft der Arsaciden empfunden worden war; den einzelnen Fürsten war es jedoch leicht, in ihren unzugänglichen Bergen ihre Unabhängigkeit zu behaupten. Es mußten jetzt freilich auch sehr viele von ihnen ausscheiden, von deren einstiger Existenz die Annalen der urartäischen Könige reden. An ihre Stelle traten die Anführer der eingedrungenen Eroberer, die nun mit den früheren Provinzfürsten die höchste Hierarchie Armeniens, das Nachararentum, bildeten. Auf sie ging nun das Schicksal des Landes über.

Berlin, den 1. Februar 1902.

## Der Sabhāparvan in der südindischen Rezension des Mahābhārata.<sup>1</sup>

Von

## M. Winternitz.

Ich habe zuerst auf dem Pariser Orientalistenkongreß (1897) auf die in der Whish Collection der Royal Asiatie Society befindlichen Manuskripte der südindischen Rezension des Mahābhārata aufmerksam gemacht und später (im Jahre 1898) im Indian Antiquary Auszüge aus südindischen MSS. des Ādiparvan veröffentlicht. Kürzlich hat auch Lüders von dem Virāṭaparvan und anderen Teilen des Mahābhārata Auszüge aus südindischen MSS. gegeben.² Ich selbst habe mich während der letzten vier Jahre damit beschäftigt, Auszüge aus den südindischen MSS. des Sabhāparvan zu machen, die ich in nicht zu ferner Zeit zu veröffentlichen hoffe. Dank der Unterstützung der Wiener kaiserlichen Akademie der Wissenschaften ist es mir auch möglich gewesen, von einem großen Stück des Sabhāparvan vollständige Kollationen zu machen, welche einer künftigen kritischen Ausgabe des Mahābhārata zugute kommen sollen.

Es liegen mir für den Sabhāparvan zwei Manuskripte vor: ein recht altertümlich aussehendes Malayalam-MS. der Whish Col-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Diese Abhandlung wurde auf dem xIII. Internationalen Orientalistenkongreß in Hamburg in Abwesenheit des Herrn Verfassers auf dessen Wunsch durch Prof. L. v. Schroeder verlesen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> HEINRICH LÜDERS, Über die Grantharecension des Mahābhārata. (Abhandlungen der kgl. Gesellschaft der Wissensch. zu Göttingen. Phil.-hist. Cl. N. F. Bd. IV, Nr. 6) Berlin 1901.

lection der Royal Asiatic Society, und ein jedenfalls nicht sehr altes Telugu-MS. des India Office.

Ich möchte mir erlauben, wenigstens in lapidarischer Kürze über die Hauptresultate der Vergleichung dieser beiden südindischen MSS. mit der Vulgata zu berichten, um daran einige Bemerkungen über das zu knüpfen, was mir vor allem auf dem Herzen liegt: die Notwendigkeit einer kritischen Ausgabe des Mahābhārata.

Die Abweichungen der südindischen MSS. von der Vulgata sind wesentlich von fünferlei Art:

- 1. Stoßen wir von Zeile zu Zeile auf eine Unmasse von variae lectiones, von denen viele (wie der Wechsel zwischen den Partikeln hi, ha, ca, vai, tathā, tadā etc. etc. oder den Vokativen visāmpate, bhārata, yudhisthira etc. etc.) ganz und gar nichtssagend sind, während bei anderen die Kritik sich die Frage vorlegen muß, ob die Lesart der MSS. oder die der Vulgata den Vorzug verdient. Es wäre eine kühne Behauptung zu sagen, daß diese ganze varietas lectionis für eine kritische Ausgabe des Textes belanglos sei.
- 2. Größere Verschiedenheiten zwischen den Texten, wobei der Umfang des Textes derselbe bleibt. Solche finden sich hauptsächlich in den im Sabhäparvan ziemlich häufigen Königslisten und Listen geographischer Namen, wo die südindischen MSS. häufig andere Namen haben als die Vulgata; so im 8. Adhyāya, wo die Könige aufgezählt werden, welche dem Yama ihre Aufwartung machen, und im 52. Adhyāya, wo Duryodhana die Völker aufzählt, welche dem Yudhiṣṭhira tributpflichtig geworden sind. Auch kommt es öfters vor, daß die Reihenfolge der Verse in den südindischen MSS. eine andere ist, als in der Vulgata.
- 3. Erweiterungen des Textes in den südindischen MSS., ohne daß der Gedankengang oder der Lauf der Erzählung wesentlich beeinträchtigt wird. So enthält gleich der erste Adhyāya in der Vulgata nur 20 Ślokas, statt deren das Malayalam-MS. 30, das Telugu-MS. 34 hat, während der Inhalt im wesentlichen derselbe ist. Oder im 14. Adhyāya wird der Gedanke, daß Jarāsandha getötet werden muß, ehe Yudhiṣṭhira das Rājasūyaopfer begehen kann, im

Malayalam-MS. in 16 Ślokas ausgesprochen, während die Vulgata dazu nur 10 Ślokas braucht. Das Telugu-MS. stimmt hier mit der Vulgata überein. Im 38. Adhyāya spricht im Malayalam-MS. nicht bloß Bhīṣma, sondern auch Sahadeva, um dem Śiśupāla gegenüber die dem Kṛṣṇa erwiesenen Ehren zu rechtfertigen. Im 51. Adhyāya schildert Duryodhana die Reichtümer des Yudhiṣṭhira in 35 Ślokas, wo das Malayalam-MS. dieselbe Schilderung in 76 Ślokas ausspinnt. Daß in solchen Fällen die kürzere Version der Vulgata ursprünglicher ist, wird niemand bezweifeln. Aber gewiß ist es, daß auch die Redaktoren der Vulgata oft in ähnlicher Weise mit dem Text verfahren sind, wie wir es hier bei den südindischen MSS. nachweisen können.

4. Zusätze, welche zu dem Inhalt der Vulgata etwas wesentliches hinzufügen. Diese kommen zunächst wieder in den schon erwähnten Listen von Namen vor. Im 28. Adhyāya z. B., wo Arjuna's Digvijaya beschrieben wird, fügt das Malayalam-MS. noch eine Anzahl von Wunderländern hinzu, welche Arjuna erobert haben soll; unter anderem werden der Berg Meru, der Jambū-Baum und der Jambū-Fluß ausführlich geschildert (Vulgata 21 Ślokas, Malayalam-MS. 80 Ślokas). Im 31. Adhyāya wird der Daksinadigvijaya des Sahadeva in der Vulgata in 79 Ślokas geschildert, während die beiden südindischen MSS. statt dessen 137 Slokas haben und viele geographische Namen hinzufügen. Reichliche Zusätze enthalten die südindischen MSS. namentlich in den Abschnitten, die sich mit Kṛṣṇa beschäftigen. So haben im 22. Adhyāya die beiden südindischen MSS. um 10 Ślokas mehr als die Vulgata. Jarāsandha ergeht sich hier in Schmähungen gegen Kṛṣṇa und erinnert ihn an seine Flucht und Niederlage. Es folgen dann zwei Adhyāyas in den südindischen MSS., in denen der Grund der Feindschaft zwischen Kṛṣṇa und Jarāsandha, die Besiegung des Kṛṣṇa und die Geschichte von Kamsa erzählt wird. Auch im 36. Adhyāya behandeln die südindischen MSS. die Ehrung des Krana viel ausführlicher (25 Ślokas mehr) als die Vulgata. Der Kampf zwischen Kṛṣṇa und Śiśupāla, welchen die Vulgata in Adhyāya 45 schildert, wird ebenfalls in den südin dischen MSS. viel ausführlicher dargestellt; letztere haben 142 Ślokas mehr als die Vulgata. Unter anderem tritt hier Nārada auf und hält auf Wunsch des Yudhiṣṭhira einen Vortrag über Omina und Portenta.

Der wichtigste Zusatz findet sich aber hinter Adhyāya 38, wo in den südindischen MSS. nicht weniger als 22 Adhyāyas eingeschoben sind, welche das ganze Leben des Kṛṣṇa schildern. Yudhiṣṭhira sagt zu Bhīṣma: 'Ich wünsche die Taten des Gottes ausführlich zu hören, erzähle mir, o Großvater, der Reihe nach die Taten dieses Verehrungswürdigen und seine Inkarnationen.' Darauf beginnt Bhīṣma die Geschichte des Kṛṣṇa ganz im Purāṇastil mit der Schöpfung, erzählt von der Tötung des Madhu und Kaiṭabha, von den verschiedenen Inkarnationen (Varāha, Narasiṃha u. s. w.) und den wichtigsten Episoden aus dem Leben des Kṛṣṇa.

Beachtenswert ist, daß dieser ganze Zusatz sieh auch im Telugu-MS. findet, aber nicht gleich hinter Adhyāya 38, sondern in der Mitte von Adhyāya 39 an einer weniger passenden Stelle. Das ist deshalb wichtig, weil wir auch in der Vulgata häufig finden, daß offenbare Zusätze an irgend einer unpassenden Stelle eingefügt sind, entweder einige Verse vor oder einige Verse nach der Stelle, wo sie eigentlich besser hineinpassen würden. Überhaupt ist das Studium dieser Zusätze äußerst lehrreich für den Kritiker, der daraus oft ersehen kann, wie auch in der Vulgata in ganz ähnlicher Weise Zusätze gemacht worden sind. Es ist übrigens nicht ausgemacht, daß alles, was in den südindischen MSS. steht und in der Vulgata fehlt, Interpolation sein muß. In der Regel wird dies wohl der Fall sein, aber manche der Zusätze machen ganz den Eindruck der Echtheit.

5. Für die Kritik am wichtigsten sind die Auslassungen in den südindischen MSS., d. h. die Stellen, wo die Vulgata etwas hat, was in den südindischen MSS. fehlt. Häufig genug kommt es vor, daß ein Śloka, ein Halbśloka oder auch 2—3 Ślokas fehlen, hingegen sind größere Auslassungen selten. Im 15. Adhyāya hat die Vulgata Verse (7—10), in denen Yudhisthira zu Kṛṣṇa sagt: ,Da

du selbst dich vor Jarasandha fürchtest, so fürchten auch wir uns. Diese Stelle fehlt in beiden südindischen MSS. Möglicherweise haben wir hier eine bewußte Auslassung der sowohl für Kṛṣṇa als auch für Yudhisthira wenig schmeichelhaften Worte. Im 18. Adhyāya wird die Geburt des Jarāsandha erzählt, und es ist von der Rākṣasī Jarā die Rede. Die Vulgata gibt hier in den Versen 2-5 eine ausführliche Beschreibung des Kults dieser Lokalgöttin, welche im Malayalam-MS. fehlt (nicht aber im Telugu-MS.). Der 44. Adhyaya der Vulgata (Bhīşma fordert den Bhīma auf, den Śiśupāla zu töten; Schmährede des Śiśupāla gegen Kṛṣṇa; Replik des Bhīṣma) fehlt im Malayam-MS., findet sich aber im Telugu-MS. Im 46. Adhyāya fehlt in dem Malayalam- (nicht im Telugu-)MS. die ganze Stelle (Śl. 18-32), wo Yudhisthira in Folge der Weissagung des Vyāsa den Wunsch äußert, sterben zu wollen, dann aber auf Zureden der Brüder seinen Entschluß kundgibt, ein tugendhaftes Leben zu führen und jeden Streit zu vermeiden, um das drohende Verhängnis abzuwenden. Im 67. Adhyāya endlich - um nur noch eines zu erwähnen -, wo Draupadī ihres Gewandes beraubt wird und zu dem Gott Kṛṣṇa fleht, der dann in wunderbarer Weise immer wieder ihre Blöße bedeckt, so oft ihr das Kleid vom Leibe gerissen wird, ist die südindische Version viel einfacher, kürzer und weniger ausgeschmückt, als die Erzählung in der Vulgata.

Merkwürdig ist das Verhältnis des Telugu-MS. zum Malayalam-MS. einerseits und zur Vulgata andererseits; es stimmt nämlich bald mit dieser, bald mit jenem überein. Mir macht es den Eindruck, als hätte der Schreiber des Telugu-MS. eine der Vulgata nahekommende nordindische Vorlage vor sich und die südindische Version im Kopfe gehabt. Für diese Annahme spricht die nachträgliche Einfügung der Krsna-Legenden, und bezeichnend ist auch, daß z. B. zu Anfang des 25. Adhyāya im Malayalam-MS. zwei Ślokas stehen, welche in der Vulgata fehlen, im Telugu-MS. aber prima manu an den Rand geschrieben sind.

Soviel über die Hauptresultate meiner bisherigen Vergleichungen. Als ich auf dem Pariser Orientalistenkongreß zum ersten Mal auf

die südindischen MSS. des Mahābhārata hinwies, bezeichnete ich es als das wichtigste Ergebnis des Studiums dieser MSS., dass sie die völlige Unzulänglichkeit der Kalcuttaer und Bombayer Ausgaben - der sogenannten Vulgata - zur Evidenz dartun. Meine weiteren Untersuchungen haben mich in dieser Ansicht nur immer wieder bestärkt. Die Vulgata, auf welcher alle bisherigen Forschungen über das altindische Epos fußen, ist keine "Ausgabe" im Sinne der europäischen Philologie, sondern ein Abdruck, dem nur der Wert eines guten - ich gebe zu, eines sehr guten - Manuskripts zukommt. Im übrigen können wir uns auf ein gutes südindisches MS. mit demselben Recht oder Unrecht berufen, wie auf die Vulgata, wenn es gilt, irgend etwas über das Epos oder das epische Zeitalter' auszusagen. Ich wiederhole, was ich in Paris gesagt, und was ich in meinem Aufruf zur Gründung einer "Sanskrit Epic Text Society" an den Kongreß in Rom erklärt habe: Was Not tut und was die conditio sine qua non aller Forschungen über das altindische Epos sein muß, ist eine nach streng philologischen Grundsätzen gemachte kritische Ausgabe des Mahābhārata. Möge es den in Hamburg versammelten Sanskritisten gelingen, dieses Haupt-Desideratum der indischen Philologie der Erfüllung naher zu bringen!

## Anzeigen.

- 1. Catalogue of the Sinhalese Manuscripts in the British Museum by Don Martino de Zilva Wickremasinghe. London 1900.
- 2. Catalogue of the Sinhalese printed books in the Library of the British Museum by Don Martina de Zilva Wickremasinghe. London 1901.

Es sind zwei sehr wertvolle Publikationen, die hier vor uns liegen. Der Katalog der sinhalesischen Handschriften des British Museums reiht sich würdig dem von Westergaard verfaßten Katalog der indischen Handschriften der Kopenhagener Bibliothek von 1846 an, welcher ebenfalls eine ganze Anzahl von sinhalesischen Manuskripten enthält, zum Teil dieselben, die wir hier bei Wickremasinghe finden. Vorausgeschickt ist eine kurze, aber alles Wesentliche berührende Geschichte der sinhalesischen Literatur, welche der Verfasser in vier Perioden einteilt: 1. Von den ältesten Zeiten, d. h. von der Einführung der Schrift<sup>1</sup> bis zum 5. Jahrhundert A. D. 2. vom 5. bis zum 12. Jahrhundert. 3. vom 12. bis zum 15. Jahrhundert. 4. vom 15. Jahrhundert bis zur Gegenwart. Dann folgt das Verzeichnis der

<sup>1</sup> Auf S. x sucht Wickremasinghe aus verschiedenen Stellen des Mahâvaṃsa nachzuweisen, daß Ceylon schon vor der Zeit des Waṭṭagâmini (88—76 vor Chr.) eine schriftliche Literatur besessen habe. Das Faktum wird wohl zuzugeben sein, denn es ist kein Grund anzunehmen, daß man in Ceylon zur Zeit des Açoka nicht geschrieben haben soll, wenn auch keine Inschriften aus dieser Zeit mehr vorhanden sind. Dagegen beweisen Stellen wie Mahâvaṃsa viii, 3 und x, 48 natürlich nichts, da die Geschichte von Vijaya und von Abhaya zum größten Teil in das Gebiet der Fabel gehört.

Handschriften, beginnend mit einer sinhalesischen Übersetzung des Matthäusevangeliums, dem einzigen biblischen Text in der Sammlung. Den wichtigsten Teil bildet natürlich die buddhistische Literatur, die Wickremasinghe in drei Abschnitte einteilt, von denen der erste die Interpretation der kanonischen Schriften, der zweite die der extrakanonischen und der dritte die sogenannte Original works on Buddhism umfaßt. Auch in drei späteren Abschnitten, welche Tales, Poetry und Manuscripts of Mixed contents überschrieben sind, finden sich eine ganze Anzahl Texte, die sich auf den Buddhismus beziehen, so daß man nicht recht einsieht, warum Wickremasinghe diese besonders behandelt. Da ist z. B. No. 129, ein Sammelband, der 16 verschiedene Stücke umfaßt. Sämtliche Stücke sind buddhistischen Inhalts, zum Teil sind es Auszüge aus dem Saddharmâlankâra (No. 123), dem Saddharmaratnâvaliya (No. 13), dem Khuddakapâtha, dem Jâtaka, zum Teil andere Erzählungen mit religiöser Tendenz, so daß das Ganze vortrefflich in den zweiten Abschnitt hineingepaßt hätte. Auch der Saddharmâlankâra (123) selbst ist meines Erachtens ohne Grund von solchen Werken wie Amâwatura (23) und Pûjâwaliya (25) getrennt.

Auf die Original works on Buddhism folgt ein Abschnitt betitelt Demonology and Local Cults, umfassend No. 34—51, dann kommt die Medizin (52—61), Astrologie, Divination und Magie (62—67) und die Geschichte (68—76) nebst drei Inschriften auf Kupferplatten, sogenannte Sannasa (77—79).

Die lexikographischen, grammatischen und prosodischen Werke beanspruchen keinen großen Raum (80—87), dagegen folgt dann wieder ein wichtiger Abschnitt, betitelt General Literature, der in die Unterabschnitte Poetry, Tales und Manuscripts of Mixed contents zerfällt und fast den ganzen Rest des Katalogs in Anspruch nimmt. Wie vorhin schon bemerkt, finden sich in diesem Abschnitt wiederholt Auszüge aus Werken, die als Ganzes dem Abschnitt über Buddhismus eingereiht sind. Am Schlusse folgen noch wertvolle Indices.

Im einzelnen will ich nur bemerken, daß mich No. 13 besonders interessiert hat. Der Verfasser bietet uns hier eine detaillierte

Inhaltsangabe der Ratanâvali, einer sinhalesischen Paraphrase des Dhammapadakommentars, welche im ganzen 312 Geschichten enthält. Auch die Kopenhagener Bibliothek besitzt eine Handschrift dieses Werkes, welche aber nur 619 Palmblätter umfaßt gegenüber den 707 der Handschrift des British Museums. Da Westergaard in seinem Katalog (p. 65) die einzelnen Geschichten nicht aufzählt, so wissen wir nicht, ob die Kopenhagener Handschrift vollständig ist oder nicht. Eine weitere, leider nicht ganz vollständige Handschrift des Werkes befindet sich in meinem Besitz. Wickremasinghe scheidet im ganzen sechs Geschichten aus, die nicht dem Dhammapadakommentar entnommen sind. Von diesen bezieht sich No. 96 Sâtâgira Hemavata dedenâge utpatti kathâva jedenfalls auf Suttanipâta 1, 9 (Hemavatasutta).

Das zweite hier zu besprechende Werk ist ein Katalog der sinhalesischen gedruckten Bücher des British Museum, der natürlich viel kürzer gehalten ist. Die Bücher sind hier einfach alphabetisch nach den Namen der Verfasser geordnet ohne sachliche Einteilung wie beim Handschriftenkatalog. Wickremasinghe hat auch auf dieses Buch große Sorgfalt verwendet und sich den Dank aller derjenigen gesichert, die je in den Fall kommen werden, auf dem Gebiete der sinhalesischen Literatur zu arbeiten.

Bern, Oktober 1902.

E. MÜLLER.

Der Dîwân des 'Ubaid-allâh ibn Kais ar-Ruqaijât herausgegeben, übersetzt, mit Noten und einer Einleitung versehen von Dr. N. Rhodokanakis. (Sitzungsberichte der kais. Akad. d. Wiss. in Wien, Philos.-hist. Klasse, Bd. схыу). Wien 1902 (viii und 340 S. in 8°).

'Obeidallāh b. Qais, genannt Ibn Qais ar Ruqaijāt, ist ein namhafter Dichter der Omaijadenzeit. Er war ein Qoraišit und durfte als

lch kann diesen Namen noch immer nur so ansehen, wie ich 'Zur Gramm. des class. Arab' S. 29 getan habe. ابن قيس oder عبيد الله بن قيس wird als Einheit zusammengefaßt und mit einem Genitiv verbunden wie يُنِّدُ الْخَيْلِ . dgl.

solcher stolz auf andre Araber herabsehen, aber sein Geschlecht war doch nicht entfernt so vornehm wie z. B. das seines Zeitgenossen 'Omar b. Abī Rabī'a. Jetzt, wo uns seine Gedichte vorliegen, können wir mit Entschiedenheit aussprechen, daß er diesem auch als Dichter durchaus nicht gleichkommt. Zwar hat der alte Kritiker Agh. 1, 50. 4, 164 recht, wenn er dem IQR größere Vielseitigkeit zuschreibt, aber als feiner Erotiker steht 'Omar hoch über ihm. Diese beiden Qoraišiten zu vergleichen liegt um so näher, als auch bei IQR die Erotik eine große Rolle spielt, und zwar, wie bei 'Omar, nicht sowohl die schmachtende als die tändelnde. Gar oft hat man bei ihm den Eindruck, daß all das Gerede von Liebe, das sich auch ganz in hergebrachten Ausdrücken bewegt, rein konventionell ist, daß kaum die Sinnlichkeit, geschweige das Herz einen Anteil daran hat. Dieses ist doch geradezu ausgeschlossen, wo er zwei Geliebten zu gleicher Zeit anschwärmt (13. 24). Ob wir allerdings mit dem Hg. (S. 50) den Dichter noch als Siebziger Liebesverse machen lassen dürfen, ist mir sehr zweifelhaft. 12 d. H. als sein Geburtsjahr beruht nur auf der Zahl 60 in der Anekdote Agh. 4, 158, 20, die doch gewiß nicht in ihren Einzelheiten genau ist.1 Wir haben aber kein Zeichen dafür, daß er vor etwa 55 d. H. als Dichter aufgetreten ist. - Stücke wie das Traumbild 48, 11 ff. oder 52 sind allerdings origineller und lassen IQR eher als Rivalen 'Omars erscheinen, an den er besonders in dem Fragment 29 erinnert.

Wie in der Liebesdichtung, so hält sich IQR auch sonst durchaus an die Weise der Alten. Er geht darin so weit, daß er die

Das ist freilich gegen die strenge Regel, daher ein ganz korrekt Redender dafür الرقيات setzt, aber الرقيات als Apposition zu dem Namen ist widersinnig. Seltsam ist übrigens auch der Plural, da wir in Wahrheit nur von einer Ruqaija wissen, die er — neben zahlreichen andern Geliebten — besingt. Vielleicht kommt da die Stelle 25, 3 in Betracht, wo er sagt, daß er tief bewegt werde, so oft er nur von irgend einer Ruqaija genannten Frau höre. Da sowohl 'Obeidalläh wie Qais sehr häufige Namen waren, so bedurfte der Dichter an sich eines bezeichnenden Zusatzes viel mehr als z. B. Kuthaijir, der nach seiner Geliebten عُمَةً genannt wird.

<sup>1</sup> Übertragen auf Farazdaq und sonst entstellt Baihaqī, Maḥāsin 232 f

Stelle bei (wenn nicht geradezu in) Medīna, welche die vornehme Geliebte verlassen hat, als ein aufgegebenes Beduinenlager mitten in der Wüste darstellt (33, 1 ff.), weil in den Gedichten der Nomaden solche, für sie ganz natürliche, Scenen sehr beliebt waren. Darin ist er aber moderner, daß er die ausführlichen Beschreibungen von Tieren der Wildnis vermeidet und daß auch das Kamel bei ihm keine große Rolle spielt.<sup>1</sup>

Große Teile des Dīwāns gelten dem Preis hoher Gönner. Das war bei den Arabern von Alters her üblich, und niemand nahm daran Anstoß, selbst wenn das Lob noch so übertrieben, der krasse Eigennutz noch so deutlich als Motiv war. Die ausdrückliche Versicherung, daß der Besungene an die Aufrichtigkeit des Sängers glaubt 61, 21, konnte niemanden täuschen. Uns ist es freilich auffällig, daß ein stolzer Qoraišit bei einem Machthaber in derselben Weise recht deutlich um Geschenke wirbt wie ein armer Beduinendichter. Daß 'Omar das nie tat, hatte wohl zunächst seinen Grund darin, daß er 'es Gott sei Dank nicht nötig hatte', aber gewiß auch in seiner Eigenart, seinem Selbstgefühl und seiner Abneigung, sich in die Händel der Welt zu mischen. So konnte er freilich nicht als Meister des " gepriesen werden, aber das wird ihn kalt gelassen haben.

Können uns also die Gedichte des IQR ästhetisch nur mäßig ergötzen, so bieten sie doch dafür großes Interesse als geschichtliche Zeugnisse. Sie führen uns ein in die wilden Kämpfe, die durch die Erhebung des Ibn Zubair hervorgerufen wurden oder doch damit zusammenhingen. Der Dichter, von dessen Familie mehrere in der Harraschlacht gefallen waren, ergriff die Partei des Ibn Zubair, trat diesem selbst aber kaum näher, während er sich dessen Bruder Mus ab eng anschloß.<sup>2</sup> Nach dessen Tode hielt er sich einige Zeit verborgen, vielleicht mehr um den Ausgang abzuwarten, als weil

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ein kurzer Anlauf zu einer Kamelschilderung 12, 13 f. Eine etwas ausführlichere Beschreibung von Schlachtrossen 46, 23 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die Stellung Mussabs beurteile ich etwas anders als der Hg. (S. 20). Mussab, den auch der siegreiche Gegner hoch anerkannte (Ahlwarder's Belädhorī 9; Tab. 2,811; Agh. 17. 166 f.), überragte allem Anschein nach seinen Bruder bei weitem an Geist und Charakter. Die Statthalterschaft des 'Irāq, dessen Dependenzen sich bis an die

sein Leben als eines eifrigen Parteigenossen der Zubairsöhne so schwer bedroht gewesen wäre. Die romantische Erzählung von seinem Versteck ist wenig zuverlässig. Allerdings wird es richtig sein, daß 'Abdallah b. Ga'far1 ihm die Begnadigung erwirkte und daß 'Abdalmelik ihm doch seine Gunst nicht zugewandt hat, so sehr er jetzt auch das Haus Omaija feierte. Der Gesinnungswechsel nach der Niederlage seiner Partei spricht nicht gerade für eine Heldenseele, aber wir dürfen ihn deshalb doch nicht zu scharf verurteilen.2 Bei starkem politischen Wechsel hat man auch in Europa an sonst ehrenwerten Leuten ähnliches erlebt! Dazu kommt, daß der Dichter schon in früherer Zeit enge Beziehungen zu den Omaijaden gehabt zu haben scheint. Der Nasīb zu 39, welcher die von Ibn Zubair angeordnete Vertreibung aller Mitglieder dieses Geschlechtes aus ihrem Heimatgebiet betrifft, macht den Eindruck, als fühle der Dichter wirkliche Teilnahme für sie. Außerdem lag die Parteiwahl für ihn nicht ganz einfach: während er zu Ibn Zubair hielt, hatte er doch von den Qais-Beduinen, einer Hauptstütze dieses, schwere Unbill erfahren. Wie dem nun auch sei, gewiß von Herzen kommen ihm die Klagen darüber, daß die Qorais einander bekriegten, daß der Herrscherstamm, zu dem er sich selbst mit Stolz rechnet, der allein im Stande sei, die Araber in Ordnung zu halten, im Begriff stehe.

fernen Ostgrenzen erstreckten, war das mächtigste Amt des Reichs; mit Mus'abs Fall war das Geschick des Mekkanischen Chalifen im wesentlichen entschieden: aber jener war doch immer der Delegierte 'Abdallähs, keineswegs ein wirklicher Fürst. ist in muslimischer Zeit kein Amtstitel, sondern bezeichnet nur den Mann von großer Machtstellung oder hoher Familie. So wird von IQR auch Bisr b. Marwän genannt 57, 8, und so bezeichnen andere Dichter noch in der 'Abbäsidenzeit Statthalter und Feldherren.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dieser lebensfrohe Grandseigneur, aus dem die Späteren einen Heiligen machen, ist eine charakteristische Figur dieser Zeit.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Anders als bei dem Dichter steht es bei Muhallab um den Parteiwechsel. Dieser wird als Staatsmann und Feldherr nach Muy'abs Tode eingesehen haben, daß das Reich jetzt nur durch 'Abdalmelik zum Frieden kommen werde, und kann daher rein aus ehrenwerten Beweggründen in dessen Namen den notwendigen Kampf gegen die Chawärig fortgeführt haben, den er dann auch siegreich durchführte. Die von Weil 1, 411 f. angeführte Anekdote (Kämil 653; Tab. 2, 821 f.) braucht uns nicht ernstlich zu beirren. Wie gewöhnlich, urteilt auch hier Aug. Müller richtig.

seine Stellung zu verlieren, und daß jetzt die (Beduinen-), Stämme', die Söhne der Nebenfrauen' eine Rolle spielen wollten; s. besonders 39, namentlich v. 50 und Anhang 38, 6 (S. 301).

Von 'Abdalmelik nicht glänzend empfangen, wandte sich IQR zu dessen Bruder 'Abdal'azīz, Statthalter von Ägypten. Vielleicht ist aber die Antipathie des Herrschers gegen den Dichter erst dadurch hervorgerufen worden, daß er den 'Abdal'azīz in seinem Widerstand gegen seinen Plan bestärkt, ihn zu Gunsten seines eigenen Sohnes Walīd von der Thronfolge auszuschließen. Ferner feiert IQR den Bišr, einen andern Bruder des Chalifen. Als seinen besonderen Wohltäter besingt er in mehreren Gedichten den 'Abdallāh b. Ğa'far. In eine frühere Zeit fallen die beiden Lieder 4 und 5, worin er des im fernen Sakestān gestorbenen Talḥa b. 'Abdallāh gedenkt, den er 'den Talḥa der Talḥa's', d. h. 'den besten aller Ṭalḥa genannten Männer' nennt.² Die Gedichte sind an den Sohn desselben gerichtet und preisen in der gewöhnlichen, nicht mißzuverstehenden Weise dessen Freigebigkeit, die der des Vaters würdig sei.

Wie der Hg. in der Einleitung hervorhebt, in der sich überhaupt durchweg ein treffendes historisches, literarhistorisches und ästhetisches Urteil ausspricht, zeigt sich bei dem Dichter von religiösem Sinn so viel wie gar nichts. Die Stelle 55, 7, wo er mit der Geliebten, je nachdem, Isläm und Heidentum teilen will, ist natürlich nicht ernst gemeint, zeugt aber doch mindestens von einiger Leichtfertigkeit. Freilich hätte er sich, wenn man ihn ernstlich wegen dieses Ausspruches angegriffen hätte, wohl hinter die Mehrdeutigkeit von سرك und اسلم geflüchtet (kaum jedoch in der vom Hg. S. 339 f. vermuteten Weise). Von ausschweifender Lebenslust sind übrigens auch nicht viel Spuren in den Gedichten.

Die Sprache des IQR ist einfach und fließend. Er ist kein Liebhaber entlegener, dem gewöhnlichen Hörer unverständlicher Wörter. Das schließt aber nicht aus, daß er gelegentlich auch alte,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Belādhorī 398.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vermutlich stammt diese nachher üblich gewordene Bezeichnung des Mannes eben erst aus dem Gedichte auf seinen Tod.

zum poetischen Apparat gehörige Prunkwörter verwendet wie عَنْتُرِيسى 12, 13. Ein eigentümlicher Ausdruck ist شَهِلَة 1, 13. 14, 22 einfach für 'Anzahl', wobei an 'Kiesel' so wenig mehr gedacht wird wie bei calculus, wenn es 'Zahl' bedeutet; vgl. Achṭal 275, 5. — In einer so gut für die Poesie dressierten Sprache macht dem Dichter auch der Reim keine Schwierigkeit. Höchstens könnte man finden, daß die Anhängung des Suffixes نُ in 3 hier und da einen etwas gezwungenen Ausdruck herbeiführt, wie in Labīds Moʻallaqa der Reim mit ﴿—. Weniger tritt so etwas in 37 (Reim mit ﴿—) hervor.

Einmal finden wir bei IQR (73) wieder die Mischung der Metra Wäfir und Hazağ, auf die ich in meiner Besprechung der Ausgabe des 'Omar b. AR in dieser Zeitschrift, Jahrg. 1901, 292 aufmerksam gemacht habe.

Auch dieser Dīwān enthält sicher nur einen Teil der Gedichte des Poeten, vielleicht nur einen verhältnismäßig kleinen, und das

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> V. 8 nach der richtigen Vokalisierung أَسُوْدُ سُكَانُه schwarze, deren Bewohner (die Tauben sind)'.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> = نُوكَى غَزْبَةُ النوى (Omar b. AR (Schwarz) 177, 3 und نُوكَى غَزْبَةُ النوى (Seligsons 5, 3).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Dazu ist noch zu fügen خاضعين اعناقهُم لها خاضعين Sūra 26, 3.

Erhaltene besteht überwiegend aus Bruchstücken. Gesammelt ist er von dem berühmten Sukkarī¹ im 3. Jahrhundert d. H. Derselbe hat ihm auch kurze Scholien beigegeben, ähnlich wie dem Dīwān der Hudhailiten. Der Text und die Scholien, die gewiß schon von Anfang an weit entfernt waren, einen vollständigen Kommentar zu bilden, liegen uns in drei Handschriften vor; letzterer mit Zusätzen, Verstümmelungen und sonstigen Entstellungen. Die beste Handschrift (C) ist in Konstantinopel; eine Kopie derselben (A) ist in Cairo, wo sich auch noch eine, hinten unvollständige (B), befindet, die aus einer der Konstantinopeler sehr ähnlichen, aber nicht aus dieser selbst² stammt. Die Ausgabe ist nach Abschriften der Cairiner Codices gemacht. Leider wurde C erst aufgefunden und von Dr. Giese für den Hg. kollationiert, als der Druck schon weit vorgeschritten war. Glücklicherweise konnten aber die Abweichungen von C noch als Nachtrag gegeben werden.

Natürlich war das Ziel zunächst, den Text Sukkarī's zu geben. Dazu führt der Hg. aber alle ihm zugänglichen Parallelstellen mit ihren Varianten an und als Anhang die nicht im Dīwān enthaltenen, in anderen Werken dem IQR zugeschriebenen Verse. Auch er hat dabei aus den reichen Sammlungen Thorbecke's geschöpft. Zu den sehr zahlreichen Anführungen von Citaten kann ich durch zufällige Funde noch hinzufügen, daß 56, 16 ohne Namen des Dichters mit dem deutlicheren أَطُرُقُتُهُ und mit dem, wohl besseren, يل (gedruckt يل) statt العلم المؤاهدة (يل علم المؤاهدة) علم المؤاهدة المؤا

Die Handschrift C hat das Richtige gegenüber A, einer nachlässigen Abschrift aus ihr,<sup>3</sup> und auch gegenüber B nicht bloß an den Stellen, wo der Hg. ausdrücklich ihre Lesarten empfiehlt,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Fihrist 158, 4. Wie sich die von Sukkarī's Zeitgenossen Ibn Abī Talḥa gemachte Auswahl aus den Gedichten des IQR (Fihrist 147, 3) zu unserem Dīwān verhält, können wir nicht wissen.

 $<sup>^2</sup>$  Das zeigt sich z. B. daran, daß S $^*$ 185, 2 in der Vorlage von B statt , wie C hat, eine Lücke war.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ein besonders arger Fall ist 13, 1, wo C richtig مخت bezeichnet. A falsch حجّي gibt und das doch durch عنت ausdrücklich als richtig verbürgt.

sondern auch fast überall sonst. So ist z. B. mit C zu lesen شُبَّ auch allenfalls مثل 10,9; مثل 10,9; ثنوء تُثْقِلُها بالله على المالة على ال

Im folgenden gebe ich einige mir nötig oder doch empfehlenswert scheinende Verbesserungen. Meistens betreffen sie nur Vokalzeichen und diakritische Punkte, halten sich also streng an den von Sukkarī her überlieferten Text. Zum Teil handelt es sich dabei nur um Druckfehler.

- 3, 23 schlage ich vor الفَضاء, wohl 'der Erdenfläche'. Der Glaube an das Fatum könnte kaum in اهل القضاء liegen, und eine solche Bezeichnung der Muslime oder meinetwegen der verständigen Menschen wäre in jener Zeit überhaupt kaum denkbar.
- 6, 1 Schol. lies بادورَيا. 6, 4 Schol. lies فهو كوفة als Appellativ.
- 11, 4 Schol. (S. 105, 7) الله النداء oder النداء, nämlich das Wörtchen يا
  - 12, 8 Schol., letzter Vers l. كُفَافِيُ ٱنْ
  - 13, 3 Schol. l. المِلاق und المِلاق (des Metrums wegen).
  - .ذائب für دائب. دائب
  - 21, 5 meint die Var. (C S. 332) قايلين.
- 22, 10 l. بين الدُروب ودابِق, zwischen den Tauruspässen und Dābiq'. Das stimmt zu 44, 10 und 46, 9. Der Dichter hat also wenigstens einmal einen Feldzug gegen die Romäer mitgemacht.
- 28, 3 ist das grammatisch unzulässige = in كَمْتَنِى zu tilgen und einfach lumtanī zu sprechen. Der folgende Fuß ist, was ja in seltenen Fällen geschieht, عدد statt عدد.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hat B hier wirklich auch عنو فتثقل ? Ähnliche Fragen in Bezug auf B lassen sich auch sonst stellen. Sollte wirklich B öfter in charakteristischen Lesarten zu A gegen C stimmen, so wäre das gegenseitige Verhältnis der Handschriften verwickelter, als ich mit dem Hg. angenommen habe.

u. dgl. ist die ältere und immer beliebt gebliebene Schreibung für die jetzt mit Unrecht oft als allein berechtigt angesehene ohne schließendes 1.

- 31, 1 ist schwerlich حبال zu ergänzen, selbst wenn die Lesart richtig sein sollte; بلغتما wäre aber viel bequemer. Ergänze خارً oder etwas Ähnliches.
  - 32, 17 wohl غُمْرِ عالِم: 'Āliğ als Lokalname.
  - رَرُ قومِ 31 s. ,Zur Gramm.' § 4, S. 7. 39, 33 1 إلاِّنَقُيكِ كَانُ قومِ 30, 32 الإنَّقُيكِ بَا 30, 32 المِرْ
- S. 185, 1 ist الناس, wie im Grunde die allein bezeugte Lesart, auch die bessere. Für صمر Z. 7 weiß ich keine Heilung. In der letzten Zeile wird nach بن قيس wegen des Homoioteleuton ausgefallen sein الرقيّات. Oder aber الخي عبيد الله بن قيس ist zu streichen. Ebenso 192, 3.
- 42, 6—8 ist überall die 2. Person zu setzen. فلو ما كنت ,wenn du gewesen wärst' u. s. w. Das لو nach ان ist nur expletiv (vgl. das ن in dem beliebten فان ; negativ müßte es heißen فلو لا أن .— فلو لا أن ,in der Niederung von Dh. K.' resp. ,in dem Teil der Mekkaniederung (اللَّبُطُوُ), wo Dh. K. liegt'.
  - من عندكم .ا 2 ,43
- 47, 1 l. المُعْتَلَع (pass.); das ist der Ort, wo die Wādī's zusammenstoßen. So erklärt Suhailī zu Ibn Hišām 65, 3 das Wort. ,Dichtest bewachsene' Stellen gibt es nicht im واد غير ذي زرع. Ebenso 61, 16.
- 48, 14 l. trotz des Scholions أَشْرَبُها. Ich kann mir wenigstens nicht denken, daß Sukkarī أَشْرِبُها gelesen habe. In diesem Falle müßte das freilich in unserem Texte stehen bleiben, obwohl der Dichter sicherlich nicht so gesprochen hat.
  - 55, 3 l. ثُغَيِّينى tuḥaijīnī.
- S. 246, 1. Zur Not käme man aus mit der Verbesserung الكلبى als Attribut zu عاصر s. Ibn Doraīd, Ištiqāq 317, 2; doch traue ich der Lesart nicht. Der Name *Maṣād* auch sonst bei den Kelb ib. 316, 13 (Wūstenfeld, Tab. 2, 30).
  - 59, 11 l. الرضاع (Metr.).
- 62, 6 l. قُل َ لَفَنْدِ يُشَيِّعِ الَّا Im zweiten Halbvers ist die Schwierigkeit, daß, wenigstens so viel ich weiß, nach طالما ein voller Satz stehen muß, so daß kaum etwas anderes als سُرَّ عينُنا oder سُرَّ عينُنا

ist im ganzen besser bezeugt als das von den Hdschrr. des Dīwāns gebotene غُنْد

zulässig ist. Das wäre dann ironisch. غُيّبُنا ist nicht wohl möglich, und auch شرّ عيشنا kaum denkbar.

.ت mit كتيبة . 66, 3 أ.

S. 281, v. 2 möchte ich مُربَّب lesen wie 9, 4. So steht sonst بيب, Kāmil 511, 7.

S. 282 nr. 5, 2 ist تَرَياه richtig, wenn das Metrum Hazağ, muß aber تَرْءِياه gesprochen werden, wenn es Wāfir ist.

S. 289 nr. 11, v. 1. l. في الجين und (mit der Var.) بنخدع; v. 2: "nichts Gutes ist an dem um Wohltaten Angegangenen, den man zur rechten Zeit (d. h. wenn es ihm gerade paßt) bittet; so bittet nun um Regen einen Quraisiten, der sich als Bester darin zeigt, daß er sich freiwillig betrügen läßt. Man möchte, wenn man ihn anredet, wegen seiner (übertriebenen) Freigebigkeit Dummheit bei ihm vermuten, während er doch u. s. w. — Die Verse enthalten ein hohes Lob, keineswegs eine Schmähung.

S. 300, v. 1 الجاثليق.

Das Verständnis unseres Dichters ist im allgemeinen verhältnismäßig leicht, aber schon weil wir die speziellen Umstände, die er im Auge hat, nicht genau genug kennen, ferner wegen des fragmentarischen Zustandes der Gedichte und gewiß auch hier und da wegen Textentstellung, endlich wegen der Mangelhaftigkeit unserer Sprachkenntnis bleibt uns doch manches unsicher. Ich zähle einiges der Art auf und füge dazu einige dunkle Stellen der Scholien.

1, 23 a ist mir unverständlich. Der Kommentar ist unklar und schwerlich intakt. Für die Formen von i sind wohl solche von i zu setzen.

2, 27 kann so nicht richtig sein. Die Präposition وبالفحل erklärt sich nur, wenn das Wort an ein anderes angereiht war, das in einem vor v. 27 weggefallenen Verse stand; natürlich wäre dann auch والمائم المصطفاة zu lesen.

Bei 2, 30 sehe ich nicht, wozu وما عظمت gehört, und außerdem ist das Femininum hier äußerst auffallend.

11, 2 mag allenfalls so erklärt werden, wie der Hg. übersetzt, aber die Scholien sind in Verwirrung, Wortlaut und Sinn der Va-

rianten ist nicht klar. Ist die erste Variante vielleicht استعذرا الرهبان (Dual), die zweite استعذر الرهبائ zu lesen?

- S. 193, 2 ist mir اعظم من رجل ganz unverständlich. Nicht einmal den allgemeinen Sinn der Worte kann ich erkennen.
- 44, 21 ist تُجُعِل schwerlich richtig, aber ich habe keine naheliegende Verbesserung.

Vor kurzem habe ich gesagt: 1, Freilich trägt ein Übersetzer altarabischer Gedichte seine Haut zu Markte und kann sicher sein, daß er manche Fehler macht, die andere leicht verbessern; das weiß ich genügend aus eigner Erfahrung. Gilt dies schon von viel kommentierten und durch europäische Gelehrte behandelten Gedichten, so erst recht von Inedita, für die noch dazu nur dürftige alte Erklärungen vorhanden sind. Es ist aber gut, daß Dr. Rhodokanakis dennoch eine Übersetzung gewagt und damit die einfachste Darlegung seiner Auffassung und ein sehr bequemes Hilfsmittel des Verständnisses gegeben hat. Ich habe die Übersetzung nicht etwa Wort für Wort verglichen, sie ist mir aber für manche Stellen sehr nützlich gewesen. Andererseits fasse ich einiges anders auf als er; zum Teil ergibt sich das schon aus Bemerkungen, die ich oben gemacht habe. Ich gebe nun noch einiges, was hierher gehört.

- 1, 10 würde ich بعتربوا übersetzen 'zerstört werden', 'zugrunde gehen'.
  - 2, 19 sind die je nicht Rosse, sondern Männer.
  - 3, 24 soll عارض das Heer wohl als Wolke darstellen.
- 7, 1 scheint mir مختلفان bloß zu bedeuten "sind von einander verschieden". Bei der Auffassung des Hg.'s erwartete man die Erwähnung eines Zieles (... اللي).
- 10, 1 ist die Übersetzung 'mit dem Herzen' wenigstens mißverständlich. Deutlicher wäre 'mit dem Verstande'.
- 14, 3 ist zu übersetzen: ,in den Tagen, da jene war wie . . .'
  ist Nominativ als مبتدأ
- 16, 4 hat die Übersetzung von فلاليع durch 'Dörfer' zwar eine alte Autorität für sich, aber richtig ist sie doch nicht. Die فلاليج

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Diese Ztschr. 1902, S. 283.

sind das Gebiet des nach einem Kanal (babylonisch *Palukat*, griechisch ΙΙαλλακόττας [falsch Παλλακότας], syrisch και arabisch ἐἰςς arabisch ἐἰςς s. die ausgezeichnete Abhandlung von Br. Meissner in den *Mittheil. der Vorderasiat. Ges.* 1896, 4, 1 ff.

- 14, 7. Auch die Übersetzung von سيراء durch "gelbgestreiftes Gewand" folgt einer alten Erklärung (s. Gauh.), aber eigentlich ist das nur die Arabisierung von بغزنيا, also "Seide". Da sie auch nach dem Dichter gelb ist, so ist darunter die ungefärbte Naturseide zu verstehen.
- 17, 3 übersetze: 'als ein schüchternes Wildkalb' (Junges der بقرة الوحشى). 'Büffel' gibt es bekanntlich in Arabien nicht. Die arabischen Wildkühe gehören zum Antilopen-, nicht zum Rindergeschlecht.
- 18, 2 hätte wörtlich übersetzt werden können: "nicht einmal um einen Schuhriemen".
- 30, 1. In jener Zeit war سلطات noch nicht Bezeichnung einer Person; es ist auch hier 'Obrigkeit'.

Der zweite Übersetzungsvorschlag zu 30, 2 ist meines Erachtens nicht annehmbar.

- 32, 4 übersetze: 'Gold und Silber'. وُرِق ist auch sonst zuweilen Silber als Stoff, s. Agh. 9, 51, 18; die Traditionen in den Scholien zu Ibn Hišām 759, 13; Buchārī (Būlāq) 4, 29 ff.; Tab. 2, 398, 1. Aber 69, 2 ist es Silbermünze.
- 33, 1 wird سُنُد, obwohl n. pr. geworden, doch noch in seiner Appellativbedeutung ,Abhangʻ gefühlt; daher das als تمييز dienende من سُنُد
- 33, 2 ist هبا (von هبا) ,Asche'; s. z. B. A'lam zu Zuhair (3, 3) Landberg, Primeurs 2, 180.
- 33, 13 bietet من رجل große Schwierigkeit; man muß es wohl bloß expletiv zu خَىَّ fassen, wie es auch der Hg. zu tun scheint. Dann übersetze ich aber: ,der nicht ganz oder doch beinahe ge-

 $<sup>^1</sup>$  S. Fraenkel, Aram. Fremdw. 40. Die übliche, aber, wie auch Fraenkel urteilt, künstliche Aussprache غغلاء stellt ein فغلاء dar; das i ist ja vor j statt u zulässig wie بيوت = بيوت u. a. m.

storben wäre'. Zu يخوت zu ergänzen; ähnliches kommt öfter vor. Mit v. 14 ist es nicht zu verbinden.

- 36, 3 übersetze ich: "oder ist doch in sich zu schwach und läßt sich zu Torheit verleiten".
  - 36, 4 ist عَرْس wie sonst 'Gemahlin', nicht 'Braut'; so 44, 14. 36, 11 f. ist das Roß gemeint, nicht der Held.
- 39, 7 ist عياب Pl. von عينة. Sie verkauft nicht kleine Marktware in Körben, wie es anderswo heißt: "sie braucht nicht die Kamele zu melken" u. dgl. m. Die Geliebte ist so vornehm und wohlhabend, daß sie sich nicht niedrer Geschäftigkeit zu befleißigen braucht.
- 39, 34 ist هرّت wohl 'knurrten an'. Darin, daß eben die Hunde angeknurrt werden, liegt eine Pointe.
- 42, 4 übersetze: "manche Schuld (Verpflichtung zur Sühne) hab' ich auf mich genommen, die doch ein anderer sich zugezogen hatte'. جتن sind ja die eigentlichen Verba für das Begehen sühnpflichtiger Taten. Ob man غزم عن عنه als dritte غزم عنه أعلى استئناف fassen will, ist gleichgültig.
- 42, 7 b übersetze: 'der die Männer die (für die Beiwohnung erlaubte) Zeit der Reinheit (im Gegensatz zur Menstruationszeit) vergessen läßt,' der so ist, daß die Männer nicht daran denken mögen, sich ihren Frauen zu nahen.
- 46, 14 sind القُرَى schon die Dörfer. Eigentliche Städte gibt es ja in der Ghūṭa von Damaskus nicht.
- 48, 9 würde ich übersetzen: 'ihr bald die Wahrheit sagte, bald etwas vorlog'.
  - 55, 14 ist سُرا, unverschleiert'.
- 59, 4 b nehme ich als Fluch (der natürlich nicht ernst gemeint zu sein braucht): "möge ihn das schnelle Todeslos erreichen".
- 66, 1 ist معشوقةُ الدُلِّ, eine, deren Koketterie geliebt wird', an der man also gerade die Koketterie gern hat.
- 66, 2 steht تُستّی wie Hudh. 92, 6. 131, 1; Ibn Doraid, Ištiqāq 44, 3; Abū Miḥǧan (Abel) 17, 1; Ḥuṭaia 7, 13 (Anm.) vom plötzlichen Erscheinen des Traumbildes der Geliebten. Eb. fasse ich als 'Quelle von Sūs' oder geradezu als Ortsnamen.

67, 3. Die Übersetzung von ثلج durch 'kalt' erweckt eine falsche Vorstellung. Es ist 'beruhigt, erquickt'; so Ham. 264, 6; 'Omar b. AR (Schwarz) 273 v. 10. 311 v. 6; vgl. noch Agh. 14, 136, 14 f. Dazu 'sich beruhigen, zu' 'sich ruhig einlassen auf' Agh. 20, 8, 9. Dann ثلجت نفسه 'er wußte sicher' Ḥassān 100, 2, und so in einfacher Prosa 'نَلَمُ 'Gewißheit' Belädhorī 28, 3. 214, 16; Bekrī 717, 13.

S. 301 v. 7 b bedeutet wohl: ,in einer Lage, daß dem, welcher ein zu schützendes Heiligtum (Familie) hat, noch ein geschütztes Heiligtum bliebe'. Ich nehme die Worte als Ḥāl-Satz; alles wäre klar, wenn ولذى stände, aber das ولذى kann ja bei Sätzen dieser Art fehlen.

S. 302, 2. الامترينا kann doch wohl nur auf Personen gehen; aber wer da gemeint sein soll, verstehe ich durchaus nicht.

Die Übersetzung macht einen eigentlichen Kommentar des Hg's. überflüssig. So gibt er denn auch verhältnismäßig wenige und meist kurze Erläuterungen; diese sind aber durchweg sehr dankenswert. Allerdings kann ich nicht überall dem beistimmen, was in den Bemerkungen gesagt wird. So ist 9, 1 sicher das jemenische Şan'ā gemeint, wie schon das daneben stehende Ma'rib zeigt. Hätte der Dichter das ganze Land zwischen Syrien und Jemen gemeint, so hätte er jenes nicht durch das obskure dortige Şan'ā bezeichnet.

Wenn IQR 14, 15 seine Mutter zu den Qais rechnet, so kann er dabei nicht wohl meinen, daß der Eponym seines Hauptstammes, Kināna, eine Tochter von Qais 'Ailān zur Mutter gehabt haben soll. Die Verwandtschaft, die er im Sinne hat, muß näher liegen. Vielleicht war die Mutter seiner Mutter von den Qais.

Wenn auch Sūra 11, 46 mit الجودي der Berg in Arabien gemeint ist, so haben die Muslime doch schon früh das Qardūgebirge als Landungsstelle Noahs von den Christen übernommen und dieses als den Gūdi des Korāns angesehen. So ist 32, 7 gewiß auch dies Gebirge gemeint.

Daß der Dichter 39, 36—39 Geschichte gefälscht habe, steht mir nicht fest. Allerdings hatte Suhail b. 'Amr dem Propheten bei der Einnahme Mckkas bis zum letzten Augenblick Widerstand geleistet, aber wir wissen auch, wie sehr sich jener sofort bemühte, sich den hochangesehenen Mann zu verbinden, und es ist wohl möglich, daß gerade ihm zu Liebe ein oder mehrere Chuzā'iten vor der Blutrache bewahrt wurden, die sie von rechtswegen betreffen sollte und auf der die Angehörigen des oder der Getöteten bestanden.

42, 12 hätte es genügt, zu sagen, daß die Mudar in die beiden Gruppen der Qais und Chindif zerfielen und daß die Kināna, also auch die Qorais und mit ihnen der Dichter, zu den letzteren gehörten.

46, 24 ist مَرْطَى Adjektiv ,rasch'; so auch sonst von Stuten Agh. 17, 115, 17; Ḥassān 16, 10 (= Ibn Hišām 524, 5); Mu'ammarīn (Goldziher, Abhl. zur arab. Philol.) 2, ٩٨, 7 v. u.; vom weiblichen Strauß Aṣma'ī, Wuhūš 21, 270.

Zu 62, 1 ist zu bemerken, daß Jāqūt Sakrān falsch lokalisiert. Die folgenden Verse zeigen, daß es im Ḥiǧāz liegt, und das bestätigt Ḥamdānī 227, 26. Es ist kein Grund, v. 2 von 1 zu trennen.

Die Verse S. 288, 5—7 handeln nicht mehr von Mus'ab, sondern von Husain (wie 39, 60), der in Taff gefallen ist. Maskin liegt nicht in Taff. Vor v. 5 muß einiges ausgefallen sein.

Die Anordnung der Ausgabe ist sehr zweckmäßig. Daß die Lesarten von C erst als Nachtrag gegeben werden konnten, war nicht Schuld des Hg.'s. Sonst hat man immer alles, was zu einer Stelle gehört, auf derselben Seite zusammen.

Der Ausgabe sind vorzügliche Indices beigefügt.

Ich mache zum Schluß noch einmal auf die von eben so reichem Wissen wie verständigem Urteil zeugende Einleitung aufmerksam und begrüße zum Schluß in Dr. Rhodokanakis, wohl dem ersten modernen Griechen, der sich streng wissenschaftlich mit semitischen Sprachen abgegeben hat, eine für die Erforschung der arabischen Literatur viel verheißende Kraft.

Straßburg i. E., den 28. Juli 1902.

TH. NÖLDEKE.

## Kleine Mitteilungen.

But götzenbild pers. afgh. hind. etc. — Platts leitet in seinem Hindust. lex. das wort von Ssk. puttala ab, P. Horn von aw. Bûiti. Keines von beiden hat warscheinlichkeit. Das wort ist zu allgemein verbreitet, als dasz man es von einem verhältnismäszig so wenig hervortretenden dämon ableiten könnte; auszerdem setzt es ein bild, eine statue (und tempel) vorausz, die eindruck macht, und verehrung genieszt, daher die bedeutung geliebte u. s. w. Von einer Bûitiverehrung aber ist nichts bekannt. Ebenso wenig kann man disz von puttala sagen. Dagegen lesen wir im Bâg o bahar (sarguzašt Ázádbakht Bádšâh) von Sarandip: us šahr men barâ Butkháneh thá (in jener stadt befand sich ein groszer tempel des But). Und wie die prinzessin von dem verräterischen anschlag auf den kaufmann von seiten seiner brüder hört, sagt sie: kis zálim-i-khún-khwár ne tujh par yih sitam kiyá? bare But-se bhí na dará? (von welchem blutdürstigen verbrecher ist dise gewalttat an dir begangen worden? hat er sich sogar vor dem groszen But nicht gefürchtet?).

Im weiteren verlauf wird ein tempel erwähnt, der ein zufluchtsort für rechtsuchende war, die sich nicht helfen konnten (faryâd karnâ = duhâî denâ). Dem um seine laundî durch den hafencommandanten betrogenen kaufmann (sie war die tochter des königs, hatte den islâm angenomen und wollte mit dem persischen kaufmanne durchgehn) wird geraten: ¹ tu bare But ke butkhâne men já, aur

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Übersetzung: Du geh in den tempel des groszen But, dort wo man die schuhe auszzieht, ligt ein schwarzer kotzen (grober teppich oder tuch). Es ist ein gebrauch dieses landes, dasz wer immer arm und bedürftig angekomen ist, sich in

jis jagah jútián utárte hain, wahan ek siyáh tát pará rahtá hai. Is mulk ki rasm hai, ki jo koi muflis aur muḥtáj ho játá hai, us jagah wuh tát orhkar baithá hai; yahán ke log jo ziyárat ko játe hain, muwâfiq apne apne maqdúr ke, use dete hain. Jab dochár din men mál jam'a hotá hai, Pande ek khil'at bare But kí sarkár se dekar use rukhçat karte hain; wuh tawangar hokar chalá játá hai. Koinahín ma'lúm kartá ki yih kyaun thá. Túbhí jákar us palás ke nîče baith, aur háth múnh khúb tarah chhipále aur kisú se na bol. Ba'd tin din ke Bahman aur Butparast harchand tujhe khil'at dekar rukhçat karen, tu wahán se hargiz na uṭh. Jab niháyat minnat

disen kotzen gehüllt hin setzt. Die leute von dort, die zum besuche des heiligtums gekomen sind, geben ihm jeder seinem vermögen entsprechend. Wenn er zwei, vier, tage lang geld gesammelt hat, komen die priester (Pandâ), geben ihm ein khil'at (kleid) von seiten der verwaltung des groszen But, verabschieden ihn, und er geht wolhabend fort. Niemand verrät, wer es gewesen ist. So geh auch du hin, und setze dich unter diesem kotzen hin, und hand und gesicht wol verhüllt nim, sprich aber zu niemandem. Wenn nach drei tagen ein brahmane oder buddhist wer immer dir ein kleid geben und dich verabschieden will, so steh auf keinen fall auf. Wenn sie ser in dich dringen, so sage, ich benötige kein geld, ich habe keine gir nach reichtum. Ich bin vergewaltigt (mazlûm man hat mir unrecht angetan und ich kann mir nicht helfen); ich bin gekomen den (hilfe) ruf (nach recht) erheben Wenn die Mutter der brahmanen mir zu meinem rechte verhilft, gut; wenn nicht so wird der grosze But mir gerechtigkeit widerfaren laszen, und der anrufung wegen jenes verbrechers entsprechen. Solange jene Mutter der brahmanen zu dir nicht komt, so vil einer dir auch zureden mag, gib dich nicht zufrieden. Zuletzt, da sie nicht anders kann, wird sie selbst zu dir komen; sie ist ser alt, 240 jare, und hat 36 sone bekomen, welche die vorstände des Buttempels sind; sie steht bei dem groszen But in hohem ansehn. Darum sind ihre befehle so peremptorisch, dasz grosz und klein, wer immer in disem lande ist, in dem was sie sagt, ihr glück sehen; was sie befiehlt, dem unterwerfen sie sieh unbedingt. Fasze nun den saum ihres kleides und sage: ,O Mutter, wenn du mir vergewaltigtem fremdling an dem verbrecher nicht mein recht verschaffest, so werde ich im dienste des groszen But meinen kopf zerschmettern, dann wird jener sich mein erbarmen, und für mich eintreten.' Fragt sie dich dann nach deiner angelegenheit, so sage: "Ich bin ein Perser; um zum groszen But zu wallfaren bin ich von weit her gekomen, und weil ich von eurer gerechtigkeit gehört habe etc.' - Nicht aufgeklärt wird der teilweise sich geltendmachende antagonismus zwischen der Mutter der Brahmanen und dem groszen But. Villeicht gab es wirklich ein änliches institut irgend wo, für brahmanische und buddhistische Inder, und wer bei der instanz für die einen nicht recht erhielt. konnte sich an die instanz für die andern wenden.

karen, tab to boliyo ki mujhe rúpiya paisá kuchh derkár nahín: main mál ká búkhá nahín; main mazlúm hún; faryád ko áyá hún. Agar Brahmanon kí mátá merí dád de, to bihtar; nahín bará But merá incáf karegá, aur us zálim se yihí bará But merí faryád ko pahunchegá. Jab tak wuh Má Brahmanon kí áp tere pás na áwe, bahuterá koi manáwe, tu rází na hújiyo. Ákhir láchár hokar, wuh khud tere nazdík áwegí; wuh bahut búrhí bai; do sau chálís baras kí 'umr hai, aur čhhattís bete us ke jane hue Butkháne ke sardár hain; aur us ká bare But ke pás bará darjá hai; is sabab us ká itná bará hukm hai, ki jitne chhote bare is mulk ke hain, uske kahne ko apní sa'ádat jánte hain; jo wuh farmátí hai, ba sar-o-chašm mánte hain. Us ká dáman pakarkar kahiyo: Ai mái! agar mujh mazlúm musáfir ká inçáf zálim se na karegí, to main baye But ki khidmat men takkaren márúngá; ákhir wuh rahm khákar, tujh se merí sifáriš karegá. Jab wuh terá ahwál púchhe, to kahiyo: ki main 'Ajam ká rahnewálá hún; bare But kí ziyárat kí khátir aur tumhárí 'adálat sunkar kábkoson se yahán áyáhún; etc.

Als am 4. tage die Panda (Telugu: eine priesterkaste) kamen, und ihn verabschieden wollten, sagte er: main gadái karne nahín áyú, balki inçáf ke liye bare But aur Brahmanon kí mátá ke pás áyá hún; jab talak apní dád na páúngá, yahán se na jáúngá ,ich bin nicht gekomen um zu betteln, sondern um gerechtigkeit zu erlangen bin ich zum groszen But und zu der Mutter der Brahmanen gekomen; bisz ich nicht mein recht bekomen habe, werd ich von hier nicht fortgehn' disz ist was er nennt main ne duhái bare But ki di ich habe den ruf nach recht (die berufung) zum groszen But erhoben'. Sie füren ihn in den tempel, wo auf einem kostbar geschmückten throne (singhásan) der bará But sitzt, daneben ein sitz (kursí-i-zarrín etc.), auf welchem die mutter der Brahmanen sitzt, zwei zehn-zwölfjärige knaben neben ihr. Dieselbe gewärt die bitte des kaufmannes, und schickt die zwei knaben zum könige begleitet von den Panda in feierlicher procession. Das volk nimt die erde auf welche die zwei knaben getreten haben, als geheiligt auf und legt sich dieselbe auf die augen. Wie der könig schwirigkeit macht,

drohen die knaben mit dem zorne des bará But (ab khabardár! tu radab men bare But ke pará etc.).

Es ist kaum nötig weiter ausz zu füren, dasz disz alles (abgesehn von der phantastischen auszmalung) auf Buddha hinweist. In einer persischen übersetzung von 1001 nacht steht der vers: čeh o yek but nebîned kas bi Čîn va Qandahar ender ,er ist ein idol dergleichen niemand sei es in China oder in Qandahar siht. Diese erwähnung ist interessant; der vers stammt ausz einer zeit, wo man sich noch daran erinnerte, dasz Afghanistan buddhistisch war. (Eine griech. red. erwähnt einen tempel des Çešnâg in Kaçmîr.)

Im späteren griechisch findet man auch die schreibung Βουττα.

Königl. Weinberge October 1902.

A. Ludwig.

Eine Konjektur im jüngeren Veda. — Unsere Wissenschaft hat es im allgemeinen nicht nötig, sich eingehender mit textkritischer Detailarbeit zu beschäftigen. Der vortreffliche Zustand der vedischen Texte überhebt uns dieser Arbeit. Wenn ich mir gleichwohl eine Konjektur erlauben will, so tue ich es deshalb, weil sich diese mir vor Jahren von selbst aufdrängte und interessante Perspektiven zu geben versprach.

Weber gibt Ind. Stud. 3, 464 die Kāṭhakam-Fassung der bekannten Viçvarūpa-Legende. Ich übersetze den Weber'schen Text folgendermaßen: "Viçvarūpa war dreiköpfig, des Tvaṣṭar Sohn, der Asuras Schwesternsohn; mit dem einen Kopf trank er den Soma, mit dem zweiten verschlang er die feste Nahrung, mit dem dritten trank er die surā. Da fürchtete Indra: "er wird noch zum Universum werden" (ayam vāva idam bhaviṣyati)." — Nun aber beginnen die Schwierigkeiten; der Text fährt fort: 'tena samalabhata, tena yuga-çaram apadyata" wozu Weber bemerkt: dieß ist mir unklar. In gleicher Weise äußert sich L. v. Schroeder über diese völlig dunkle Stelle in seiner Vorrede zur Textausgabe der Maitrayānī-Samhita. Denn das dunkle yugaçara, dessen Übersetzung mit "Doppelpfeil" nicht glücklich genannt werden kann, findet sich auch dort (MS 2,

4, 1 a A) wieder; cf. auch Pet. Wörterb. unter diesem, wo eine Übersetzung des fraglichen Wortes nicht versucht ist. Die folgenden Textworte sind absolut klar: ,er (Indra) sprach zu einem taksan, der gerade dastand: "Komme hier her (ādhava)! schlage ihm diese seine Köpfe ab." Der Taksan lief zu ihm heran und spaltete ihm mit dem Beile die Köpfe.' Aus der Situation geht also hervor, daß Indra den Viçvarūpa überwältigte, mit sich fortführte (sam-labh) und offenbar zu einem taksan, also einem Manne brachte, der gewerbsmäßig mit dem Beile umzugehen verstand. Wenn ich nun aus yugaçara ein yugakāra mache, so ist alles in schönster Ordnung. Die Korrektur ist sehr leicht und stellt das neu gewonnene Wort, das die Bedeutung von "Joch-Macher" im Sinne von rathayuga[kara] (so vorkommend Bhag. Pur. 5, 21, 15 cf. Pet. Wörterb.) hat, zu dem von Weber oft und ausführlich besprochenen rathakāra. Es handelt sich also um den Vertreter einer Mischkaste oder vielmehr eines Gewerkes, das im brahmanischen Schema als Mischkaste qualifiziert ist und von neuem den Beweis dafür liefert, daß die alte Kasten-Vierheit schon früh zum bloßen Deckmantel einer Unzahl von Kasten im modern-indischen Sinne des Wortes geworden sein muß. Der Verfertiger des ratha-yuga steht naturgemäß in engster Beziehung zu dem taksan, der sein Handlanger war und auch hier bietet sich die Analogie zu dem rathakāra, der in dem Compositum takṣarathakārayoḥ in der Maitr. Samh. cf. Weber, rājasūya 22 wie jener mit dem taksan vereint als Vertreter einer Hofcharge auftritt. Dadurch erhält unsere Konjektur eine weitere Stütze. Der rathakāra wie der yugakāra bedurften des takṣan als ihres wahrscheinlich in untergeordneter Stellung stehenden Adjunkten. Einer dieser im Dienste ihres Herrn stehenden Zimmerleute erwies also dem Gotte den Liebesdienst, dem Ungeheuer die Köpfe zu spalten. Schließlich sei noch auf die Stellung der genannten Gewerbe im System der indischen Kaste aufmerksam gemacht. Weber a. a. O. 22 weist darauf hin, daß nur die Maitr. Samh. im Gegensatz zu Çat. Br.; Taitt. Samh.; Kāth in dem takṣan und rathakāra Hofchargen, d. h.: reine Arier sehen, während die übrigen Texte sie be-Wiener Zeitschrift f. d. Kande d. Morgenl. XVII. Bd.

reits als cudra außer Betracht lassen. In seinen Ind. Stud. 17, 196 ff. führt er aus, daß der rathakara zur Anlegung des heiligen Feuers zugelassen, als irdisches Ebenbild der Rbhu, der himmlischen Wagner, in den brahmanischen Verband aufgenommen wurde und daß er auch durch die Bestimmung, die das Opferroß begleitende Eskorte beim açvamedha solle im Hause eines rathakāra wohnen, zur Priesterschaft in ein intimeres Verhältnis trat; daß dagegen verschiedene Aufzählungen ihn hinter den vaiçya an die Stelle setzen, wo man sonst den çūdra erwarten würde und es den späteren Kommentatoren schwer wird, ihn in die traivarnika einzuschieben. Umgekehrt brauchte die indische Scholiasten-Gelehrsamkeit ihn da, wo das traditionelle Kastensystem zur Erklärung alter Bestimmungen nicht ausreichte. Weber, Ind. Stud. 10, 14 erwähnt zu den Vorschriften C B 13, 8, 3, 11 = Kāty. 21, 4, 12-17, daß die Kommentatoren in Verlegenheit seien, da ja der Çūdra diesen Gesetzen zuwider gar nicht rite verbrannt werden kann. Sie helfen sich teils damit, daß darunter der rathakāra, als Tochtersohn (resp. Tochterenkel) eines çūdra zu verstehen sei oder meinen, daß die Angabe über den çūdra nur beiläufig angeführt ist. Wenn nun noch zum rathakāra der yugakāra kommt und man die bereits im Rgveda (cf. Weber a. a. O. 17, 198) sich findende Bevorzugung des taksan berücksichtigt<sup>1</sup>, dann, meine ich, stürzt das Gebilde der altbrahmanischen Kasten-Vierheit immer mehr in das Nichts zusammen; konnte es sich doch nicht einmal mit den seiner Zeit vorliegenden Tatsachen abfinden. Noch zwei Tatsachen verdienen unsere Aufmerksamkeit: erstens die Anrede von Seiten des Indra mit ädhava, die den angeredeten taksan nach Maßgabe des vedischen Umgangszeremoniells zum cüdra stempelt (wie denn auch die Wendung: takṣā vā anyo vā amedhyaḥ CB 1, 1, 3, 12 auf das Gleiche hinweist); und zweitens die lautliche Identität des von uns als emendationsbedürftig erkannten yugaçara in verschiedenen Texten des schwarzen Yajurveda. Das gewaltige Alter und die frühe Korruption unserer Texte, die selbst in der

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. auch A. Weber, Episches im vedischen Ritual, S. 28, 29 Anm. 2.

Periode des Sprachverfalls fortdauernde Entlehnung des Sagengutes der Brahmanenschulen von einander, ja selbst die Wahrscheinlichkeit, daß die behandelte Stelle in einem geschriebenen, nicht mündlich fortgepflanzten Originalwerk den Kompilatoren der uns erhaltenen Texte vorgelegen hat, schimmern hier durch.

Julius von Negelein.

Eine altindische Opferidee. - Auf die so vielfach behandelte Sage vom König Videgha Māthava und seinem Hauspriester Gotama Rāhūgaņa Cat. Br. 1, 4, 1, 10-16 will ich später in anderem Zusammenhange eingehen. Hier seien nur wenige Worte über die Bedeutung der in der Cat. Br.-Fassung der Legende gebrauchten Wurzel scad (āscad a. a. O. 15) gestattet. — Oldenberg, Buddha 10 f. sagt bei Erörterung der Legende (es handelt sich in dem indischen Texte speziell um die Worte: āsvaditum agninā vaiçvānareņa): in Indien würde unfruchtbares Land zu fruchtbarem nicht durch den Fleiß ackerbautreibender Bauern, sondern durch opfernde Brahmanen. Nun ich meine, daß das Problem, wie man Opfer zu Befruchtungsmitteln machen konnte, damit denn doch noch nicht bei der Wurzel angefaßt ist. Ein sehr nahe liegendes Analogon zu unserer Stelle bietet Rgveda 2, 4, 7: sa yo vyasthād abhi dhakṣat ūrvīm paçur na eti svayur agopāḥ, agniḥ çocişmān atasāni uṣṇan kṛṣṇavyathir asvadayat na bhūma. Ludwig übersetzt den fraglichen Halbvers mit: ,Der flammende Agni hat, indem er die Dickichte verbrannte, mit Schwärze verwüstend gleichsam die Erde gewürzt.' Ich meine, wir könnten statt: ,indem' ein ,obgleich' oder ,da er doch' setzen. Es wird das Wunder des Gottes gepriesen, der zu gleicher Zeit verheerend auftritt, Wald- und Steppenbrände verursacht, einen schwarzen Pfad, also Kohle und Asche, zurückläßt und doch die Erde ,sozusagen' (iva) befruchtet. Auf Steppenbrände deutet auch Ludwig (iv. 288) jene Tätigkeit des Agni. Es handelt sich also jedenfalls um willkürlich angelegte große Feuer, wie sie vielfach die primitivste Form des Raubbaus darstellen, indem die Aschenreste das wertvollste Düngungsmittel darstellen 1 - eine nationalökonomisch und kulturgeschichtlich gleich interessante Erscheinung. Auf die Häufigkeit von Wald- und Steppenbränden im ältesten Indien macht Zim-MER, Altind. Leben S. 45 ff. aufmerksam, ohne daß seine Erklärungen (Blitzschlag, Anzünden von erwärmenden Feuern in der Reifzeit) befriedigten. Was sollen nun aber die in der Cat. Br.-Stelle als Düngungsmittel angeführten Opfer? Die lautliche und sachliche Analogie zu dem erörterten Rgveda-Passus leuchtet ohnehin ein. Agni schreitet auch hier als selbständig auftretende Gottheit über die Erde hin, er verdörrt und vernichtet auch hier die Vegetation; endlich gelangt er zu einer Stelle, an der er haltmacht - einem Flusse. Jenseits desselben opfern Brahmanen und machen dadurch das allzu sumpfige und unbewohnbare Land ergiebig. Nun, ich glaube, da liegt doch die Annahme sehr nahe, daß es sich um Brandopfer und deren befruchtende Wirkung handelte. Indem die Brahmanen ihre Opferplätze säuberten oder die durch die eben vollzogenen großen Opfer gesäuberten und geheiligten Plätze an ihre Fürsten abtraten, vollzogen sie eine wichtige kolonisatorische Aufgabe. Der zu den Sattra notwendige Opferplatz war durchaus nicht unerheblich; nach der Angabe eines jungen Textes2 soll er beim Açvamedha 10 000 Ellen ins Quadrat betragen. Nach demselben Autor soll er in der Hand der beim Opfer diensttuenden Brahmanen bleiben. Daß dieselben ihn zum Anbau benutzt haben werden, ist angesichts der Bestimmung, daß er in der Nähe eines Flusses liegen soll (d. h.: wohl besonders ertragsfähig sein mußte) und daß er in den Händen von denjenigen sich befand, die sich den Gott Agni zum Lieblingsgott erkoren, ihn also als Elementarkraft ihren Zwecken vortrefflich untertan zu machen gewußt haben werden, sehr wahrscheinlich. Es kommt aber noch ein kulturhistorischer

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. W. Roscher, System der Volkswirtschaft, Bd. п, Nationalökonomie des Ackerbaus § 24.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> In der Übersetzung mitgeteilt von Dubois, Exposé de quelques-uns des principaux articles de la Théogonie des Brahmes, contenant la description détaillée du grand sacrifice du cheval, appelé Asua-Méda; Paris 1825, S. 8.

Faktor hinzu, der meine Ansicht besonders zu stützen geeignet erscheint. Die Fruchtbarmachung der Felder ist nämlich auch außerhalb Indiens auf eine völlig analoge Art zu erreichen versucht worden: auch außerhalb Indiens hat man dem Boden durch Opfer die Feldfrucht abzuringen gewußt. Man erwäge, daß die großen indischen Opfer, wie Weber so oft betont und Kuhn schon vor ihm nachgewiesen hat, sich bezüglich ihrer Grundidee und dem Jahrestage ihres Beginns aufs engste an germanische Kultgebräuche anschließen. Nun, in Deutschland galt die Asche der zu den Sonnenwendfeiern angezündeten Feuer als ganz besonders fruchtbarkeiterweckend und segenspendend. Der Glaube, daß sie sogar bei Viehkrankheiten helfe, vor Zauberei schütze u. s. w. ist lediglich eine Potenzierung dieser Vorstellung. Ja, soweit das Osterfeuer leuchtet, gedeiht in dem folgenden Jahre das Korn gut und keine Feuerbrunst entsteht. 1 Sollten nicht gerade diese Sonnenwendfeuer im alten Indien eben durch die Inzineration des Gestrüpps und Krautes eine hohe nationalökonomische Bedeutung gehabt haben und soll diese Tatsache nicht umsomehr ins Gewicht fallend gedacht werden, als abergläubisches Vertrauen den Segen der geheiligten Ascheund Kohlenreste an alle Felder und selbst die kleinsten Teile des Feldes mit übertreibender Sorgfalt verteilt haben wird? Gewiß, der Veda spricht von dem Verstreuen der Asche auf die Felder, soweit mir bekannt, nirgends. Sollte aber nicht eine Zeit, die der Entstehung der Sutren vielleicht um Jahrhunderte vorauslag, diesen Brauch ausgeübt, nicht eine kulturhistorische Tradition von so großer Tragweite bewahrt haben? Nicht gar zu oft und niemals um der Sache selbst willen verrät der Veda ein kulturgeschichtliches Faktum. Wir müssen meist zwischen den Zeilen seiner Texte zu lesen wissen und das was er uns verschweigt ist nicht selten wichtiger als das was er uns mitteilt.

Julius von Negelein.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Kuhn, Markische Sagen 312

Die vyadhanayogāķ im Kāmasūtra p. 368 f. — Herr Professor Kuhn macht mich darauf aufmerksam, daß der Erotik p. 937 (= Kāmasūtra p. 368) erwähnte Brauch der Südinder nicht sowohl eine Infibulation, als vielmehr eine Perforation der glans penis sei, die ihre Erklärung am besten in dem Aufsatze von Мікцисно-Масцач (Zeitschr. für Ethnologie 1876, p. 22 ff.) finde, wo über gewisse Reizmittel ad excitandam augendamque feminae libidinem gehandelt wird. Eine ganze Reihe derartiger Gebräuche finden wir bei Ploss-Barтель, Das Weib, und bei Влосн, Ätiologie, p. 56 ff. aufgezählt, und wenigstens bei einigen ist es gewiß, daß die Frauen selbst dazu die Anregung geben, indem sie diejenigen Männer zurückweisen, die jener Reizmittel entraten zu dürfen glauben. ,Dahin gehören Inzisionen in die Eichel und Einpflanzen von Kieseln in die Wunde, bis die Eichel ein warziges Aussehen bekommt (Java), Durchlöcherungen des männlichen Gliedes zum Zwecke der Befestigung von mit Borsten besetzten Stäbchen, Vogelfedern, Stäbchen mit Kugeln ("Ampallang" der Dajaks auf Borneo) oder Schnüren, Ringen, glockenförmigen Apparaten, die Umhüllung des Gliedes mit Futteralen aus Tierfellen oder mit bleiernen Cylindern u. s. w. (Bloch.)

Ich glaube nun, daß etwas Ähnliches im Kāmasūtra l. c. gemeint ist. Allerdings ist dann wohl die Stelle न स्पिविडस कस्यिन्द्रियक्ति nicht in Ordnung. So wie der Text in der Ausgabe lautet, kann doch nur übersetzt werden: "Niemand aber, der (am Penis) durchbohrt ist, kann die Ausführung (des Koitus) vornehmen. Gerade das Gegenteil aber müßte dastehen! Durgāprasāda verzeichnet nun die Varianten vyāhati und vyāhrti. Letzteres ist sinnlos, während vyāhati schon eher passen könnte, wenn man es wagen wollte, die im pw. dazu gegebene engbegrenzte Bedeutung "logischer Widerspruch" zu erweitern und das Wort etwa mit Zurückweisung, Fiasko zu übersetzen. Das wäre eine einfachere Behebung der Schwierigkeit, als etwa anapaviddhasya zu konjizieren.

Ich habe mich durch die Gegenüberstellung **बानस्य** — **युवा तु** verleiten lassen, an eine Infibulation zu denken und mir den Vorgang so vorgestellt, daß der Knabe infibuliert wird, wenn er aber

mannbar (yuvā) geworden ist, mit einem sastra die Vernähung auftrennt etc. Vorausgesetzt aber, daß die Lesart vyāhati richtig ist. übersetze ich die ganze Stelle nun wie folgt: ,Niemand aber, dessen Penis perforiert ist, erfährt eine Zurückweisung (macht Fiasko bei den Frauen): daher perforiert man bei den Bewohnern des Südens das Glied, solange das Individuum noch Kind ist, gleichsam wie die Ohren. (The people of the southern countries think that true sexual pleasure cannot be obtained without perforating the lingam . . . . ) Geschieht aber diese Perforation erst nach Eintritt der Mannbarkeit (das ist der Gegensatz!), so läßt der Betreffende mit einem scharfen Instrumente seinen Penis einschneiden und bleibt so lange im Wasser stehen, als Blut kommt. In der darauf folgenden Nacht führe er dann fortgesetzt den Koitus aus, um auf diese Weise (die Wunde) zu reinigen (,so as to clean the hole'; vaiśadyārtham: der Wundkanal soll ausgedrückt und ein Zuheilen verhindert werden!). Einen Tag darauf reinige er dann die Öffnung mit Dekokten. Wenn sie durch Calamus Rotang- und Kuṭaja- (Wrightia antidysenterica-) Pflöcke allmählich erweitert wird, füge er Stärkungsmittel hinzu und reinige die Öffnung mit Süßholz (vastīmadhuka; "liquorice") samt Honig. Darauf vergrößere er sie mit einem Bleiwulste (सीसपत्रकाणिकया ,bv the fruit stalks of the sima-patra plant'?) und bestreiche sie mit bhallātaka-Öl (Semecarpus Anacardium; ,with a small quantity of oil'!!). Das sind die Regeln für die Perforation.

Bei dieser Auffassung der Stelle ergibt sich nun auch zwanglos die Erklärung des im Texte unmittelbar anschließenden tasmin: तिस्त्रज्ञेकाक्रातिविकन्यान्यपद्रवाणि योजयेत्। Es handelt sich dabei nicht etwa um eine weitere Aufzählung von Mitteln zur Vergrößerung des Penis — die nennt Vätsyäyana ja bereits p. 368 Z. 4 ff. im 2. adhyäya! — sondern um spezifische Reizmittel. Die Übersetzung muß also lauten: "Dort (d. h. eben in jener künstlich durch Perforation hergestellten Öffnung; "in the hole made in the lingam") bringe man verschiedenartig gestaltete Reizmittel an: das "runde" (vrttam), das "an einer Seite runde" (ekato vrttam). das "Mörserchen" (udükhalakam), das "Blümchen" (kusumakam), das "dornige" (kanṭakitam; "arm-

let"?), den "Reiherknochen" (kańkāsthi: in der Ausgabe ist der Abtrennungsstrich zu tilgen!), den "Elefantenhauer" (gajaprahārikam; "the goad of the elephant"), die "acht Kugeln" (aṣṭamaṇḍalikam), die "Haarlocke" (bhramarakam? "lock of hair"), "den Kreuzweg" (śṛṅgāṭakam; "place where four roads meet") oder auch noch andere, wie Theorie und Praxis es lehren (? upāyataḥ karmataś ca: "and other things named according to their forms and means of using them"). Sie sollen viel aushalten können und müssen je nach Geschmack weich oder rauh sein.'

Für die hier aufgezählten apadravya's ist das Fehlen weiterer Hilfsmittel sehr zu bedauern. Yaśodharas Kommentar bricht ja leider schon am Schlusse des vaiśikam adhikaraṇam ab und Bhāskara Nṛṣiṃhamiśra habe ich bisher nicht vergleichen können.

Halle a. S.

RICHARD SCHMIDT.

### Erklärung.

In einem Wiener Tagesjournal ist vor kurzem eine Unterredung, welche ich mit einem Mitarbeiter jenes Blattes hatte, in verkürzter Form abgedruckt worden. Ich erkläre, daß hierin mancherlei mißverständlich wiedergegeben worden ist.

Insbesondere lege ich Gewicht darauf, festzustellen, daß meine Äußerungen über das Verhältnis der deutschen Assyriologie zu der englischen und französischen sich nur auf die Ausgrabungen und ersten Entzifferungen beziehen; an dem weiteren Ausbau dieser Wissenschaft hat sich die deutsche Forschung seit Eberhard Schrader in hervorragender Weise beteiligt, was ich in meiner Unterredung ausdrücklich betont habe.

Ferner bemerke ich, daß Ausdrücke wie 'lexikographische Verdienste', 'Großmannssucht', 'Gelehrtenrepublik' und 'die erste Geige spielen' mir nicht geläufig sind und von mir nicht gebraucht wurden.

Eine in diesem Sinn abgefaßte Berichtigung ist an dem Tage, an welchem jene Notiz erschien, von mir der Redaktion jenes Blattes zugeschickt worden.

Wien, im Februar 1903.

D. H. MÜLLER,

## Über Amitagatis Subhāṣitasamdoha.

Von

#### Johannes Hertel.

Ernst Windisch hat im Jahre 1874 ZDMG. xxvIII, 185—262 zum ersten Male über Hemacandras Yogaśāstra berichtet und die ersten vier prakāśa dieses Werkes im Original mit Übersetzung und Anmerkungen veröffentlicht. Seitdem haben wir durch Bühler erfahren, daß diese vier prakāśa nur ein Teil des ganzen Werkes sind, das vielmehr aus zwölf Kapiteln besteht. Der Inhalt der einzelnen prakāśa ist in Kürze folgender:

- I. Vorwort. Quintessenz der Jainalehre. Zwei Definitionen des samyakcâritra, dessen Ausübung in der Beachtung der fünf großen vrata oder in den fünf Arten der samiti und den drei Arten der gupti besteht. Schilderung des Wandels des tugendhaften Laien.
  - II. III. Die Pflichten des grhamedhin.
- IV. Der Geist und sein Verhältnis zum Körper. Leidenschaften und Besiegung derselben. Gesetz, Welt und Vertiefung (dhyāna).
- V. Gewisse zum Yoga gehörige Ubungen, die übernatürliche Kräfte gewähren.
- VI. Über Nutzlosigkeit und Nutzen einiger Übungen zur Erlösung.
  - VII. Meditation über Körper.
  - VIII. Meditation über heilige Wörter und Silben.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Über das Leben des Jaina Mönches Hemachandra (Wien 1889), S. 36 und S. 83 f., Anm. 80.

IX. Meditation über die Gestalt des Arhat.

X. Meditation über den formlosen Parātman. Andere Einteilung der Meditationen.

XI. Das śukladhyāna.

XII. Schlußbemerkungen des Verfassers über das, was den Vogin zur Erlösung führt.

Die meisten Handschriften enthalten nur die ersten vier Prakāśa, welche für die Laien wertvoll sind und 'ihnen noch jetzt häufig als Textbuch für ihre Pflichten erklärt werden'.¹

Nach Bühler<sup>2</sup> ist das Werk bald nach samv. 1216 verfaßt.

Mit diesem Werke ist es nun interessant, ein Digambara-Buch zu vergleichen, das nach seinem Kolophon samv. 1050 abgeschlossen wurde, nämlich den Subhāṣitasaṃdoha Amitagatis.³ Es ist nämlich höchst wahrscheinlich, daß Hemacandra dieses Kompendium gekannt und benutzt hat. Da der Raummangel hier nicht verstattet, den Text zu veröffentlichen, so begnüge ich mich mit einer kurzen Angabe des Inhalts. Die Ausgabe, die ich mit Schmidt gemeinsam vorbereite, wird voraussichtlich in nicht zu langer Zeit in Indien erscheinen. Wir beabsichtigten, den Subhāṣitasaṃdoha mit der Dharmaparīkṣā zusammen zu veröffentlichen. Schmidt hatte auch bereits das Berliner Ms. vollständig kopiert. Da wir aber auf dem Kongreß in Hamburg erfuhren, daß das zweite Werk schon von anderer Seite in Angriff genommen worden ist, so verzichteten wir darauf, und auch in den folgenden Zeilen schließe ich es im ganzen von der Betrachtung aus.

Das Alter des Subhāṣitasaṃdoha steht durch seinen Kolophon fest, den S und L übereinstimmend bieten. Nachdem Amitagati bis

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> BÜHLER, a. a. O. S. 84. <sup>2</sup> BUHLER, a. a. O. S. 36.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Die Straßburger Hs. S. 345, die ich mit S bezeichne, erhielt ich durch Prof. Leumanns freundliche Bemühung, der mich zuerst auf das Werk aufmerksam machte, zur Abschrift. Damit kollationierte ich L, d. i. I. O. 669 = R. R. 5. E, das mir durch Tawners Güte zur Benützung überlassen wurde, während B, die Berliner Hs. Ms or. fol. 2130, die nur etwa die Hälfte (bis xiv,  $6^{\,a}$ ) des Textes enthält, von R. Schmidt verglichen wurde.

auf den hier fehlenden Vīrasena dieselbe Lehrerreihe gegeben hat, wie am Ende der Dharmaparīkṣā,¹ fährt er fort:

### यः सुभाषितसंदोहं शास्त्रं पठित भित्ततः। केवलज्ञानमासाय यात्यसौ मोचमचयम ॥

Sodann folgt eine Strophe, die den Wunsch enthält, daß das Buch, so lange die Welt besteht, die Freude der Weisen auf Erden bilden solle, und darauf die Schlußstrophe:

समारूढे पूतिवदश्वसितं विक्रमनृपे सहस्रे वर्षाणां प्रभवति हि पञ्चाश्रद्धिके। समाप्तं पञ्चम्यामवित धरणीं मुञ्जनृपतौ सिते पचे पौषे बुधहितिमिदं शास्त्रमनघम्॥

Der Inhalt des Buches ist didaktisch-polemisch, didaktisch insofern, als es die Ethik der Digambara erläutert und Vorschriften für die Lebensführung der Laien (श्रावक, गृहस्थ, गृहमेधिन) und Mönche (मृनि, यति, योगिन्, तपोधन, साधु) gibt, polemisch, insofern es wiederholt die brahmanischen Lehren angreift. Die Polemik ist meist recht sachlich gehalten, und man sieht es dem Verfasser an, daß er es, um Proselyten zu machen, kluger Weise unterläßt, unnötige Erbitterung hervorzurufen.

Amitagati teilt sein Kompendium in 32 Kapitel. Jedes derselben behandelt einen abgeschlossenen Gegenstand und ist mit verschwindenden Ausnahmen in einheitlichem Metrum geschrieben. Die Anzahl der Strophen ist in allen Hss. bis auf 12 Strophen im sech-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. Weber, Verz. d. Sanskrit- und Präkrit-Hss. Nr. 2019.

 $<sup>^2</sup>$  In dem prosaischen Kolophon geben die Hss. als Titel  $\mathit{subh\bar{a}sita}$ ratna- $\mathit{sandoha}.$ 

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Das Datum bereits gegeben von Соlebrooke, Essays II, 53. 462 f.: ,dated in the year 1050 from the death of Vicramáditya, and in the reign of Munja, who was uncle and predecessor of Rájá Bhója . . . (of Dhārā; 993/94), Внандавкав (Rep. 1882/3, p. 45: ,he wrote or compiled the work in Sainvat 1050 or 994 A. D. etc.), Leumann (WZKM XI, 311: ,composed in 993 A. D. ), Bühler (Epigraph. Ind. I, 228, setzt an Stelle von Внандавкав Berechnung die Jahre 993/4 A. D.) und Duff, Chronology of India, p. 102 (994 A. D.).

sten Kapitel, vier im neunten und eine im einunddreißigsten dieselbe. Folgende Tabelle gibt eine Übersicht über die Themen, die Anzahl der Strophen und die Metra jedes Kapitels.

| Кар. | Thema                    | Str | ophen        | Metrum                                                                          |
|------|--------------------------|-----|--------------|---------------------------------------------------------------------------------|
| 1    | विषयविचार                |     | 21           | $m\bar{a}lin\bar{\imath}.$                                                      |
| 2    | कोपनिषेध                 |     | 21           |                                                                                 |
| 3    | मानमायानिषेध             |     | 20           | $rasantatilakar{a}.$                                                            |
| 4    | लोभनिवार्ण               |     | 20           |                                                                                 |
| 5    | इन्द्रियरागनिषेध         |     | 20           |                                                                                 |
| 6    | स्त्रीदोषविचार           |     | $13^{1}$     | sragdharā.                                                                      |
| 7    | मिष्यात्वसम्यत्कनिरूपण . |     | 52           | vaniŝastha.                                                                     |
| 8    | ज्ञाननिरूपण्             |     | 30 {         | 1—11. 13—22. 25. 26. 28—30 upajāti.<br>12. 23. 27 indravajrā. 24. upendravajrā. |
| 9    | चारिचनिरूपण              |     | 292          | 1—9. 11—17. 21—27 upajūti.<br>18. 19. 29 indravajrū. 10. 20. 28 upendravajrū.   |
| 10   | जातिनिरूपण्              |     | 26           | $prthe 	ilde{\imath}.$                                                          |
| 11   | जरानिङ्ग                 |     | 24           | hariņī.                                                                         |
| 12   | मर्णनिरूपण्              |     | 26           | šārdūlavikrīḍita.                                                               |
| 13   | सामान्यानित्यतानिरूपण    |     |              | 1—5 kärdülavikridita. 6—10 prthvi<br>11—24 kikhariyi.                           |
| 14   | दैवनिरूपगा               |     | 32           | 1—31 āryā. 32 pañcakāvalī.                                                      |
| 15   | जठरनिरूपण                |     | 26           | 1—25 āryā. 26 pañcakāralī.                                                      |
| 16   | जीवसंबोधन                |     | 25           | sragdharā,                                                                      |
| 17   | दुर्जनिष्क्ष्पण्         |     | 24           | šārdūlavikrīdita.                                                               |
|      | मुजननिरूपण्              |     | $^{24}$ $\}$ | mandākrāntā.                                                                    |
| 19   | दाननिरूपण                |     | 24 J         |                                                                                 |
| 20   | मदानिषेधन                | •   |              | drutavilambita.                                                                 |
|      | मांसनिष्ट्रपण            |     | 26 {         | 1—12. 15—23. 25. 26 npajāti.<br>13 npeudravajrā. 14. 24 indravajrā.             |
| 22   | मधुनिषेध                 |     |              | śloka.                                                                          |

<sup>1</sup> B und L haben als Titel स्तीगुणदोषविचार्पञ्चविभ्रतिः und haben zu Anfang des Kapitels 12 Strophen mehr. Da diese alle die weiblichen Reize preisen, so ist es klar, daß wir in ihnen eine Interpolation sehen müssen. Unten werden wir auf eine weitere Interpolation stoßen, die diese beiden Hss. enthalten.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> In B and L 33.

| Kap. | . Thema                    | St | rophen | Metrum                                                                                |
|------|----------------------------|----|--------|---------------------------------------------------------------------------------------|
| 23   | कामनिषेध                   |    | 26     | dodhaka.                                                                              |
| 24   | वैश्वासंगनिषेधन            |    | 25     | $svar{a}gatar{a}.$                                                                    |
| 25   | बूतिनिषेधक                 |    | 21     | $rathodd hat ar{a}.$                                                                  |
| 26   | त्राप्तविचार               |    | 22     | $sragdharar{a}.$                                                                      |
| 27   | गुरुखरूपनिरूपण             |    | 26     | rucirā.                                                                               |
| 28   | धर्मनिरूपण                 |    | 22     | $m\bar{a}lin\bar{\imath}.$                                                            |
| 29   | श्रोकनिरूपण                |    | 28     | 1—26 totaku. 27 vamšastha. 28 sūrdū-<br>lavikrīdita.                                  |
| 30   | शौचनिरूपण                  |    | 22     | $vasantatilakar{a}.$                                                                  |
| 31   | श्रीत्रावनधर्मनथन          |    | 1171   | $1-116\ sloka.\ 117\ sragdhar\bar{a}.$                                                |
| 32   | द्वादग्रप्रकारतपश्चरणनिरूप | ण  | 36 {   | 1—28 totaka. 29—35 sragdharā.<br>36 šārdālavikrādita.                                 |
|      | त्राभिस्                   |    | s {    | 1 sraydharā, 2 pṛthvī, 3, 4, 7 śārdāla-<br>vikrīḍita, 5 mālini, 6 śloka, 8 śikhariņī. |

Es sind also 21 Metra vertreten, so zwar, daß meist ein Kapitel auch ein einheitliches Metrum hat. Abgesehen von den indravajrāupendravajrā-upajāti-Kapiteln 8. 9. 21 bilden davon nur Ausnahmen Kap. 13, dessen (knappe) erste Hälfte in zwei anderen Metren geschrieben ist, als die zweite, die arya-Kapitel 14 und 15, die je mit einer pañcakāvalī-Strophe schließen, Kap. 29, in dem auf 26 totaka-Strophen eine vamsastha- und eine sardulavikridita-Strophe folgen, sowie die letzten beiden Kapitel. Kap. 31 schließt seine lange Ślokenreihe mit einer sragdharā, und von xxxu, 29 an kommen zum Abschlusse des Werkes noch verschiedene Metren zur Verwendung. Im allgemeinen aber ist der Grundsatz gewahrt, daß gleichartiger Inhalt in gleichartigem Metrum gegeben wird. Wir haben eben nicht, wie der Titel vermuten ließe, eine Anthologie nach Art der dem Bhartrhari zugeschriebenen Satakani vor uns - obwohl an diese viele Anklänge vorliegen —, sondern ein Lehrgedicht, das seine Themata systematisch durchspricht.

Die Kapitel 1-7, 8 teilweise, 10-18, 20, 24 f. sind allgemein ethischen, also nicht speziell jinistischen Inhalts. Der Verfasser hat

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In L ist xxxi, 93 ausgefallen.

sich in ihnen auch öfters an bekannte, wohl brahmanische Vorbilder angelehnt. Einige Beispiele mögen diese Behauptung stützen:

ıv, 3:

वित्ताश्या खनित भूमितलं सतृष्णो धातून्गिरेर्धमित धावित भूमिपाग्रे। देशान्तराणि विविधानि विगाहते च पुखं विना न च नरो लभते स तृप्तिम्॥

Vgl. Vairāgyaś, 4 Nirņ. Sāg. Pr., 5 v. Bohlen:

उत्खातं निधिशङ्कया चितितकं ध्माता गिरेधांतवो निक्तीर्णः सरितां पतिर्नृपतयो यत्नेन संतोषिताः। मन्त्राराधनतत्परेण मनसा नीताः रमशाने चपाः संप्राप्तय वराटकोऽपि न मया तृष्णेऽधुना मुझ माम्॥

vi, 12 (B. L. 24):

दुःखानां या निधानं भवनमिवनयस्वार्गनः स्वर्गपुर्याः यथावासस्य वर्त्व प्रक्रतिर्यश्रसः साहसानां निवासः। धर्मारामस्य शस्त्री गुणकमनिहिमं मूनमेनोद्रमस्य मायावस्रीधरिची कथमिह वनिता सेवते सा विदर्गः॥

Vgl. Śrngāraś. 98, ed. Воньем 76 (in demselben Versmaß!):

त्रावर्तः संग्रयानामविनयभवनं पत्तनं साहसानां दोषाणां संनिधानं कपटण्रतमयं चेत्रमप्रत्ययानाम्। स्वर्गद्वारस्य विद्यो नरकपुरमुखं सर्वमायाकर्ण्डं स्त्रीयन्त्रं येन सृष्टं विषममृतमयं प्राणिनामेकपाणः॥

x, 9:

चणेन श्मवानतो भवति कोपवान्संसृतीं विवेकविकनः श्रिमुर्विरहकातरो वा युवा। जरार्दिततनुस्ततो विगतसर्वेचेष्टो जरी द्धाति नटवद्गरः प्रचुरवेषक्ष्यं वपुः॥

In der nächsten Strophe kommt der Vergleich mit dem Schauspieler nochmals. Vgl. Vairägyäś. 114, v. Bohlen 51:

चणं बालो भूला चणमिष युवा कामरिसकः चणं वित्तिहीनः चणमिष च संपूर्णविभवः। जराजीणिंरक्विनेट इव विश्वीमिण्डिततनु-नरः संसाराने विश्वति यमधानीजविनकाम।

x, 26:

मनोभवशरार्दितः स्वरित कामिनीं यां नरो विचिन्तयित सापरं मदनकातराङ्गी परम्। परोऽपि परभामिनीमिति विभिन्नभावे स्थितां विलोक्य जगतः स्थितिं बुधजनास्तपः कुर्वते॥

Vgl. Nītiś. 2:

यां चिन्तयामि सततं मिय सा विर्त्ता सायन्यभिच्छति जनं स जनोऽन्यसत्तः। त्रसात्क्रते च परितृष्यति काचिद्न्या धिक्तां च तं च मदनं च इमां च मां च॥

хи, 6:

वपुर्श्वसनमस्वति प्रसममन्तको जीवितं धनं नृपस्तादयस्तनुमतां जरा यौवनम्। वियोगदहनं सुखं समदकामिनीसंगजं तथापि बत मोहिता दुरितसंग्रहं कुर्वते॥

Vgl. Vairāgyaś. 108, v. Воньем 39: व्याघ्रीव तिष्ठति जरा परितर्जयनी रोगाश्च श्चव द्व प्रहरन्ति देहम्। त्रायुः परिस्रवति भिन्नघटादिवासो नोकस्तथायहितमाचरतीति चिवम्॥

xiv, 4:

दु:खं सुखं च लभते यदीन यती यदा यथा यच। दैवनियोगात्प्राप्यं तत्तीन ततस्तदा तथा तत्र॥

Vgl. Pañc. п, 17 (18 Kos.) = п, 12 Orn. = п, 3 Südl. Р. = 1, 34 Hitop. ed. Schlegel:

यसाच येन च यथा च यदा च यच यावच यच च मुभामुभमात्मकर्म। तसाच तेन च तथा च तदा च तच तावच तच च क्रतान्तवशादुपैति॥

xiv, 19:

चित्रयति यसयूरान्हरितयति शुकान्वकान्सितीकुर्तते । कर्मैव तत्करिष्यति सुखासुखं किं मनः खेदैः॥

Vgl. Hitop. ed. Pet. 1, 140 = Südl. P. II, 71: येन मुझीकता हंसाः मुकाश हरितीकताः। मयूराश्वितिता येन स में वित्तं विधाखित ॥

xiv, 21:

द्वीपे जलनिधिमध्ये गहनवने वैरिणां समूहेऽपि। रचति मर्त्यं सुक्षतं पूर्वक्षतं भृत्यवत्सततम्॥

Vgl. Nītiś. 97 (v. Bohlen 95):

वने रणे भ्रतुजनापिमध्ये महार्णवे पर्वतमस्तके वा। सुप्तं प्रमत्तं विषमस्थितं वा रचन्ति पुखानि पुरा क्वतानि॥

xiv, 22:

नम्मतु यातु विदेशं प्रविभ्रतु धरणीतलं खमुत्पततु। विदिशं दिशं तु गच्छतु नो जीवस्त्यच्यते विधिना॥

Vgl. Nītiś. 101 (v. Bohlen 91):

मज्जलभसि यातु मेक्शिखरं श्रवूज्जयलाहवे वाणिज्यं क्रिषसेवनादि सकला विद्याः कलाः शिचताम्। त्राकाशं विपृत्तं प्रयातु खगवत्क्रला प्रयत्नं महा-ज्ञाभावं भवतीह कर्मवश्तो भावस्य नाशः कृतः॥

Noch näher kommt dieser 'Bhartrhari'-Strophe xiv, 32:

गिरिपतिराजसानुमिधिरोहतु यातु सुरेन्द्रमन्दिरं विभातु समुद्रवारि धरणीतलमेकिधिया प्रसर्पतु। गगनतलं प्रयातु विद्धातु सुगुन्निमनेकिधायुधै-स्तदिप न पूर्वकर्म सततं वत सुञ्चति देहधारिणम्॥ Ferner xvII, 11:

गाढं सिष्यति दूरतोऽपि कुरुतेऽभुत्थानमार्द्वेचणो दत्त्वार्धासनमातनोति मधुरं वाक्यं प्रसन्नाननः। चित्तान्तर्गतवञ्चनो विनयवान्त्रिष्यावदी दुष्टधी-यो दुःखामृतभर्मणा विषमयो मन्ये क्रतो दुर्जनः॥

Vgl. Hitop. 11, 150 ed. Pet. = Südl. P. 1, 98 Hab.

दूरादुच्क्रितपाणिरार्द्रनयनः प्रोच्कासितार्धासनो गाढालिङ्गनतत्परः प्रियक्षणप्रश्चेषु दत्तादरः। त्रम्नगूढिविषो बहिर्मधुमयश्चातीव मायापटुः को नामायमपूर्वनाटकविधिर्यः ग्नितितो दुर्जनैः॥

xxiv, 5:

संद्धाति हृद्येऽन्यमनुष्यं यान्यमाद्वयति दृष्टिविशेषैः। अन्यमर्थिनमतो भजते तां को बुधः अयति पखपुरंधीम्।

Vgl. Śrńgāraś. 68, v. Bohlen 81:

जल्पन्ति सार्धमन्येन पश्चन्यन्यं सविश्वमाः। हृदये चिन्तयन्यन्यं प्रियः को नाम योषिताम्॥

Daß diese Strophen wirklich alle unabhängig von einander entstanden sein sollten, ist gewiß sehr unwahrscheinlich. Wir werden kaum fehlgehen, wenn wir in Amitagati den Nachahmer vermuten, der aber sicherlich keinen literarischen Diebstahl in unserem Sinne hat begehen wollen. Es ist wohl anzunehmen, daß er sich an Allbekanntes aus der brahmanischen Literatur anlehnte, um die Brahmanen zu gewinnen. Gleich zu Anfang der Dharmaparīkṣā ahmt er unverkennbar den Beginn des Kumārasaṃbhava nach, dessen Kenntnis er doch wohl bei seinen Gegnern voraussetzen durfte:

तचास्ति ग्रैं को विजयार्धनामा यथार्थनामा महनीयधामा। पूर्वापराक्षोधितटावगाही गावं स्थितः ग्रेष इव प्रसार्य॥ २०॥ Wenn jemand die löbliche Absicht hegt, sich unentdeckt mit fremden Federn zu schmücken, so wird er nicht just in die erste Strophe seines Epos die Verse setzen:

> Juristerei und Medizin Und leider! auch Theologie.

Mit der eben gegebenen 21. Strophe aber beginnt Amitagati seine Dharmaparīkṣā. Was vorhergeht, ist Einleitung.

Um nun eine Anschauung davon zu geben, wie unser Dichter in seinem Subhāṣitasaṃdoha die einzelnen Themata behandelt, lasse ich hier den in ratoddhatā abgefaßten xxv. Gesang folgen, der vom Spiele handelt. Wenn dabei leider noch eine Stelle (14 d) unverständlich bleibt, so bitte ich zu bedenken, daß ich nur zwei fehlerhafte Hss. habe, von denen die eine noch dazu die zweite Stelle nicht bietet. Zur Herstellung eines wirklich befriedigenden Textes bedarf ich noch weiteren hs. Materials.

यानि कानिचिदनर्थवीचिके जन्मसागर्जले निमज्जताम्। सन्ति दु:खनिलयानि देहिनां तानि चाच्रमणेन निश्चितम्॥१॥ तावदव पुरुषा विवेकिनसावदेति (!) सुजनेषु पुज्यताम् । तावद्त्तमग्णा भवन्ति च यावदचरमणं न कर्वते॥२॥ सत्यशाच्यमभूर्मवर्जिताः धर्मकामधनतो बहिः कृताः। वृतदोषमालना विचेतनाः कं न दोषम्पचिन्वते जनाः॥३॥ सत्यमस्यति करोत्यसत्यतां दुर्गतिं नयति हन्ति सद्गतिम्। धर्ममत्ति वितनोति पातकं युतमच कुरूतेऽथवा न किस्॥४॥ ब्ततोऽपि कृपितो विकम्पते विग्रहं भजति तद्गरो यतः। जायते मरणमारणिकया तेन तक्कुभमतिर्न दीयित ॥ ५॥ यूतदेवनरतस्य वियते देहिनां न कह्णा विना तया। पापमेति परदुः खकारणं अभवासमुपयाति तेन सः॥ ६॥ पैयुनं कटुकमथ्रवःसुखं विक्ति वाकामनृतं विनिन्दितम्। वञ्चनाय कितवो विचेतनस्तेन तिर्यगतिमाचमेति सः॥ ७॥ अन्यदीयमविचिन्य पातकं निर्घुणो हरति जीवितोपसम । द्रव्यमच कितवो विचेतनसेन गच्छति कदर्थतां चिरम ॥ ८॥

श्रभदुः खपटुकर्मकारिणीं कामिनीमपि परस्य दुः खदाम्। युतदोषमिनोऽभिन्याति संस्तावटित तेन दु:खित:॥ ९॥ जीवनाश्रनमनेकधा दधद्वन्यमच्रमणोद्यतो नरः। खीकरोति बज्जदुःखमस्तधीसत्प्रयाति भवकाननं यतः॥ १०॥ साध्वन्ध्पितृमातृसक्जनाचन्यते न तन्ते मलं कुले। बूतरोपितमना निरस्तधीः श्वभवासमुपयात्यसौ यतः॥ ११॥ बूतनाशितधनो गताशयो मातृवस्त्रमपि योऽपकर्षति। शीलवृत्तिकुलजातिदूषणः किंन कर्म कुरूते स मानवः॥ १२॥ घ्राणकर्णकरपादकर्तनं यद्दशेन लभते श्रीर्वान्। तत्समस्तम्खधर्मनाश्रनं वृतमाश्रयति कः सचेतनः॥ १३॥ धर्मकामधनसांख्यनाशिना वैरिणाचरमणेन देहिनाम्। सर्वदोषनिजयेन सर्वदा सम्पदा खलु सहायमाहिषम् ॥ १४ ॥ यद्शाद्दितयजनाश्नं युद्धराटिकलहादि कुर्वते। तेन युद्धधिषणा न तन्वते वृतमत्र मनसापि मानवाः॥ १५॥ यूतनाशितसमस्तम् तिको बस्त्रमीति सकलां भुवं नरः। जीर्णवस्त्रक्ततदेहसंवृतिर्मस्तकाहितभरः चुधातुरः॥ १६॥ याचते नटति याति दीनतां लज्जते न कुर्ते विडम्बनाम्। सेवते नमति याति दासतां बृतसेवनपरो नरोऽधमः॥ १७॥ क्थातेऽन्यांकतवैर्निषेधाते बधाते वचनमुखाते कटु। नोबतेऽच परिभूयते नरो हन्यते च कितवो विनिन्वते॥ १८॥ हन्ति ताडयति भाषते वचः कर्कश्चं रटति खिद्यते व्यथाम। संतनोति विद्धाति रोधनं बुततोऽथ कुरूते न किं नरः॥ १९॥ जिल्पतेन बद्धना किमन भो ब्ततो न परमसि दु:खदम्। चैतसेति परिचिन्त्य सज्जनाः कुर्वते न रितमन सर्वथा॥२०॥ शीलवृत्तगुणधर्मर्चणं खर्गमोचसुखदानपेश्लम्। क्वताचर्मणं न तत्वतः सैयते सकलदोषकारणम् ॥ २१ ॥

## ॥ इति बूतनिषेधैकविंश्तिः॥

Zu 3 a. Hier habe ich den Sandhi aufgehoben, weil offenbar Reim beabsichtigt ist. Es finden sich bei Amitagati öfters so durchreimende Strophen, die es fast rätlich erscheinen lassen, den Sandhi überhaupt am Ende der einzelnen Pāda aufzuheben.

7 d ist in dieser Form ein Herstellungsversuch. Beide Hss. lesen: तेनितर्य[S. र्थ]गतिमेतिनेनस: — Ein तिर्यगति wäre nicht ganz unmöglich. Vgl. PW s. v. तिर्य und तिर्यग. Selbst dann aber gibt die Zeile noch keinen Sinn.

 $14\ d$  vermag ich nicht zu heilen. Die Zeile ist nur in S erhalten.

 $16\ c$  ॰संवृतिर् meine Besserung. S: संहतिर्, L: संततिर्.

Kap. 1—xxx machen zum großen Teil den Eindruck, als wären sie als Exkurse zu xxxı gedacht, das dem śrāvaka ,im Anschluß an die heiligen Bücher' (शुतानुसारतो xxxı, 1) seine Lebensführung vorzeichnet und zu xxxıı, das dem Leben des Büßers gilt. Sie sollen offenbar den Leser für das System empfänglich machen, und darum betonen sie das allgemein Indische, abgesehen natürlich von den speziell jinistischen Kapiteln 8 (teilweise), 9, 19, 21—23, 25—30, die in meist ruhiger, sachlicher Weise polemisieren. Am Ende des 26. Kapitels z. B., in dem Amitagati die äpta oder 'Erlöser' behandelt, legt er unter anderem dar, daß die Götter zur Erlösung völlig ungeeignet seien. In je einer Strophe wird an mythologischen Beispielen gezeigt, wie sündhaft die einzelnen Götter selbst sind, wobei allerdings recht starke Ausdrücke fallen. Diese den Brahmanen sicherlich schmerzliche Darlegung schließt unser Autor jedoch mit den beschwichtigenden Worten:

नैषां दोषा मयोक्ता वचनपटुतया देषतो रागतो वा किंत्वेषोऽत्र प्रयासो मम सकलिवदं ज्ञातुमाप्तं विदोषम्। प्रको बोधं न चात्र त्रिभुवनहितक्रद्विद्यमानः परत्र भानुनों देति याविज्ञिखिलमिप तमो नावधूतं हि तावत्॥

Wir wenden uns nun zu einer Betrachtung des xxxı. Kapitels, indem wir Hemacandras zweites und drittes Kapitel damit vergleichen. Folgende Disposition läßt das Verhältnis deutlich erkennen:

Absicht des Vfs., die Pflichten der Hausväter (गृहमेधिनाम्) darzulegen 1. Sie heißen 12 anuvratāni 60. Hem. п, 1. Diese sind: das 5 fache anuvrata " 3 " guṇavrata 2 " 4 " śikṣāvrata

I. Das anuvrata: 1. ahimsā, 3—7. 30. Hem. II, 18-52.

2. satyam, 8-11.

- п, 53-64.
- 3. Enthaltung vom Diebstahl, adattaparivarjanam, 12—16.
- " п, 65—75.
- 4. Enthaltung von Ehebruch und Hurerei, svastrīrati, 17—25.
- " п, 76—104.

ш, 83.

- 5. aparigraha, pramāņa, 26—29. " и, 105—114.
- II. Das quparrata: 43.
  - 1. diqvirati, 31—34. Hem. III, 1-3.
  - 2. deśavirati, 35—38.¹
  - 3. anarthadandavirati, 39-42. ш, 72-80.
- III. Das šiksāvrata 59.
  - 1. sāmāyikavrata, 44—46. Нет. п., 81—82.
  - 2. prausadhavrata, 47—50. " пі, 84—85.2
  - 3. bhogopabhogasankhyāna, 51—54. " III, 4—71.
  - 4. dāna, 55—58.
- IV. saṃnyāsa und sallekhanā, 3 61—63.

  V. Glaube (darśana 101, saddṛṣṭi 68, saṃyak-tvam 69 f., saṃvega 70), 64—71.

  Cf. III. 130—154, namentl. 147.
- VI. Die 11 zum moksa führenden qunāh 83 und Bezeichnung der Leute, die sie besitzen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Als zweites guņavrata nennt II. das bhogopabhogamānavrata, entsprechend dem dritten sikṣāvrata Amitagatis: bhogopabhogasaṃkhyāna.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bei Hem. poṣadhavrata genannt und als 3. gezählt. Als zweites hat H. das  $de \langle \bar{a}vak\bar{a} \dot{s}ikavrata$ , das dem  $de \dot{s}avirativrata$  (2. guņavrata) Amitagatis entspricht Das 4 sikṣāvrata nennt Hem atithisamvibhāgavrata.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Hem. III, 147 und Jacobi, SBE xxII, 74 haben dafür saṃlekhanā. Jacobi erklärt den Ausdruck als "a twelve-vears" mortification of the flesh"

| 1. da                                                                                                                                    | rśana .                                                               |               |         |    | da            | ırśanin        | 72.              |  |  |  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|---------------|---------|----|---------------|----------------|------------------|--|--|--|
| 2. aņ                                                                                                                                    | uvrata                                                                |               |         |    | vr            | atin 73        |                  |  |  |  |
| 2. aņuvrata vratin 73.<br>3 sāmāyika sāmāyikavān 74.                                                                                     |                                                                       |               |         |    |               |                |                  |  |  |  |
| 4. (prosadha) prosadhin 75.                                                                                                              |                                                                       |               |         |    |               |                |                  |  |  |  |
| 5. sanyama                                                                                                                               |                                                                       |               |         |    |               |                |                  |  |  |  |
|                                                                                                                                          |                                                                       |               |         |    |               | vāmaith        | unanirmuktah 77. |  |  |  |
| <ul><li>6. Nichtausübg, d. Beischlafs am Tage divāmaithunanirmuktaḥ 77.</li><li>7. Nichtausübung des Beischlafs brahmacārī 78.</li></ul> |                                                                       |               |         |    |               |                |                  |  |  |  |
| 8. Enthaltung vom ārambha nirārambhaḥ 79.                                                                                                |                                                                       |               |         |    |               |                |                  |  |  |  |
|                                                                                                                                          |                                                                       |               |         |    | ni            |                |                  |  |  |  |
|                                                                                                                                          |                                                                       |               |         |    |               | - <del>-</del> |                  |  |  |  |
|                                                                                                                                          | 10. Aufgabe des Billigens der Sünde (pāpa) tena anumananam muktam 81. |               |         |    |               |                |                  |  |  |  |
| 11. Strengstes Fasten <sup>1</sup> tyaktoddistah 82.                                                                                     |                                                                       |               |         |    |               |                |                  |  |  |  |
|                                                                                                                                          |                                                                       |               |         |    |               |                |                  |  |  |  |
|                                                                                                                                          |                                                                       | malāķ,        |         |    |               | 0.4            | Нет. п., 88.     |  |  |  |
| 3 5                                                                                                                                      | unuen                                                                 | gegen         | aas e   |    | aņuvrata      | 84.            | " пі, 89.        |  |  |  |
| 7*                                                                                                                                       | 17                                                                    | n             | יז      | 2. | 77            | 85.            | " III, 90.       |  |  |  |
| 7                                                                                                                                        | 27                                                                    | <del>77</del> | 77      | 3. | ;7            | 86 f.          | , ш, 91.         |  |  |  |
| 77                                                                                                                                       | 77                                                                    | 77            | 77      | 4. | n             | 88 f.          | " пі, 92.        |  |  |  |
| 27                                                                                                                                       | 77                                                                    | <del>;•</del> | "       | 5. | "             | 90 f.          | , m, 93.         |  |  |  |
| "                                                                                                                                        | 'n                                                                    | n             | ,-      | 1. | guņavrata     | 92.            | " п, 95.         |  |  |  |
| 77                                                                                                                                       | ••                                                                    | "             | 27      | 2. | 77            | 93.            | " пі, 115.       |  |  |  |
| ,-                                                                                                                                       | "                                                                     | 7"            | ,,      | 3. | "             | 94 f.          | " пп, 113.       |  |  |  |
| n                                                                                                                                        | יונ                                                                   | 77            | "       | 1. | śikṣāvrata    | 96.            | " пі, 114.       |  |  |  |
| 77                                                                                                                                       | ,•                                                                    | ••            | "       | 2. | יינ           | 97,            | " пі, 116.       |  |  |  |
| ,-                                                                                                                                       | 77                                                                    | 27            | 77      | 3. | "             | 98,            | . ш. 96—112.     |  |  |  |
| ית                                                                                                                                       | <b>3*</b>                                                             | 77            | ,,<br>I | 4. | **            | 99.            | " пп, 117.       |  |  |  |
| יו                                                                                                                                       | 77                                                                    | יינ           | den     |    | sannyāsa<br>1 | 100.           |                  |  |  |  |
| 77                                                                                                                                       | 27                                                                    | 7             | das     |    | darŝana       | 101.           | " п, 17.         |  |  |  |
| VIII. Belohnung für das śrāvakavrata ist der mokṣa 103.                                                                                  |                                                                       |               |         |    |               |                |                  |  |  |  |
| IX. Das Musterleben des Laien, 103—116. Hem. III, 119—153.                                                                               |                                                                       |               |         |    |               |                |                  |  |  |  |
| X.                                                                                                                                       | Schluß                                                                | strophe       | 117.    |    |               |                | Нет. п. 154.     |  |  |  |
|                                                                                                                                          |                                                                       | : 6           |         |    | <b>6</b> -5   |                |                  |  |  |  |

म् खिनिमित्तं विधा येन कारितोऽनुमतः क्रतः। नाहारो गृह्यते पुंसा त्य-क्रोहिष्टः स भखते॥

Wenn sich so für Hemacandras zweites und drittes Kapitel genau entsprechende Abschnitte bei Amitagati finden, so ist auch das erste Kapitel des Yogaśāstra nicht ohne Parallelen im Subhāṣitasaṃdoha. Es entsprechen sich:

| Amitagati 1x. | Hemacandra 1. | Amitagati 1x. | Hemacandra 1. |
|---------------|---------------|---------------|---------------|
| 3             | 19            | 10            | 35            |
| 4             | 20            | 11            | 36            |
| 6             | 21            | 12            | 37            |
| 7             | 221           | 13            | 38            |
| 8             | 23            | 14            | 39            |
| 9             | 24            |               |               |

Den Strophen Hemac. 1, 25—34 scheinen die Strophen xxxI, 72—83 des Subhāṣitasaṃdoha zum Vorbild gedient zu haben. In beiden Fällen handelt es sich um Ausübung vorher genannter Tugenden. Im einzelnen ist freilich hier die Parallele nicht durchzuführen.

Es ergibt sich aus dieser Übersicht, daß die drei ersten Kapitel des Yogaśāstra dem Inhalte und der Disposition nach so genau zum 31. und 9. Kapitel des Subhāsitasamdoha stimmen, als es die abweichenden Lehren der Digambara und Śvetāmbara und die Anlage beider Werke gestatten. Wenn also nicht etwa beide Schriftsteller eine gemeinsame Grundlage vor sich hatten, so folgt Hemacandra hier den Spuren Amitagatis. Nach unserer vergleichenden Liste ist die bei Hemacandra unproportionierte Behandlung einiger

Amit. xxxi, 14:

jīvanti prāṇino yena dravyataḥ saha bandhubhiḥ | jīvitavyaṃ tatas teṣāṃ haret tasyāpahārataḥ ||

arthā bahiścarā prāṇāḥ prāṇināṃ yena sarvathā | paradravyaṃ tataḥ santaḥ paśyanti sadṛśaṇ mṛdā ||

Hem. 1, 22:

anādānam adattasyâsteyavratam udīritam | bāhyāh prāņā nṛṇām artho haratā tam hatā hi te ||

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dem Wortlaute nach lehnt Hemacandra sich an zwei Strophen einer Parallelstelle bei Amitagati xxxi, 14. 16. an.

Punkte auffällig. Die ahimsā wird von Amitagati in 5, von Hem. in 35 Strophen, die svastrīrati von Am. in 9, von Hem. in 29, das bhogopabhogasamkhyāna von Am. in 4, von Hem. in 68 Strophen behandelt. Dem saṃnyāsa widmet Am. 4, Hem. 25 Strophen, dem Musterleben des Laien der erstere 14, der letztere 35 Strophen. Das hängt aber nur damit zusammen, daß Amitagati die betreffenden Gegenstände in anderen Teilen seines Werkes eingehend, teilweise wiederholt behandelt hat, so daß sie dem Leser seines 31. Kapitels bereits bekannt waren. Hemacandra, der sein Werk anders angelegt hatte, folgt auch hier offenbar Amitagatis Spuren, muß dabei aber die Übersichtlichkeit seiner Darstellung opfern.

### Es entsprechen sich z. B.:

| Hem.      | 11, | 2. 3.   | und | $\Lambda$ mitagati, | Kap. | VII.       |
|-----------|-----|---------|-----|---------------------|------|------------|
| 1*        | 11, | 4-10    |     |                     |      | xxvi.      |
| <b>37</b> | 11, | 11-14   |     |                     |      | xxvIII.    |
| ;7        | п,  | 19 - 52 |     |                     |      | XXI.       |
| "         | ш,  | 8-17    |     |                     |      | XX.        |
|           |     | 18 - 33 |     |                     |      | XXI.       |
|           |     | 3641    |     |                     |      | XXII.      |
|           | 1   | 130—136 | ı   |                     |      | vi. xxiii. |

Ebenso lassen sich aus Hemacandras viertem Kapitel noch einige Parallelen geben:

Schließlich ist es in diesem Zusammenhange sicherlich interessant, daß sich ein paar Wörter, die das PW nur aus Hemacandras Wörterbuch belegt, bei Amitagati finden, so: xxx, 12 अर्णस्, Wasser' und xvn. 12 दुन्दुमि, Gift'; vgl. auch वरुम, Essen' 1x, 12, bei Hem. und Halāy. वरुमन.

Wir werfen zum Schluß dieser kurzen Betrachtung noch einen Blick auf die wichtigsten übrigen speziell jinistischen Kapitel.

Kap. viii handelt vom Wissen (ম্বাৰ). Es wird definiert:

### त्रनेकपर्यायगृणैक्पेतं विलोक्यते येन समसतत्त्वम्। तदिन्द्रियानिन्द्रियभेदिभिन्नं ज्ञानं जिनेन्द्रैर्गदितं हिताय॥१॥

Durch dasselbe bewahrt der Mensch die drei Kleinode, wird den Lüsten (अवन्यर्गर्साखात) abgeneigt und rein (2.3); er wird für andere ein Lehrer und erlangt dadurch Ruhm und Glück (4). Es vernichtet das karman (5.6). Reichtum (7) und Königtum (8.9) sind ihm nicht zu vergleichen. Es bringt allen Segen (10). Je mehr man das von den Jinanātha "gesehene" Wissen erlangt, desto besser ist man imstande, die Sünde zu vernichten (11). Dharma, artha, kāma (!) und mokṣa sind nur durch das Wissen möglich (12). Ohne Wissen sind alle Handlungen unnütz (13). Nur durch den Elefantenhaken "Wissen" ist der brunsttolle Elefant "Wille" (manas) auf den rechten Pfad zu leiten (14). Es ist ein drittes Auge, fähig zum Blick in alle reine Wahrheit, keines Lichtes bedürfend und in allen drei Welten ununterbrochen tätig (15)". Es gibt Fähigkeit zu allen weltlichen Geschäften, Ruhm, Anspruch auf Achtung der Guten und Fähigkeit zum Werke der Befreiung (16).

## धर्मार्थकामव्यवहारभूत्यो विनष्टनिः भ्रेषविचारबुिकः। रात्रिं दिवं भचणसक्तिचित्तो ज्ञानेन हीनः प्रशुरेव सुदः॥ १७॥

Alle religiösen Tugenden ohne das Wissen führen nicht zum Glück (18. 19). Die Sonne erleuchtet eine Zeit lang einen beschränkten Raum, das Wissen die ganze Dreiwelt unaufhörlich (20). Aber: 'Ein

¹ Dabei hat Amitagati ein Kapitel कामनिष्ध! Vgl. auch Kap. 1, 5 und 6, xxv, 3 u. s. w. Amitagati tritt überhaupt öfter mit den Lehren der Jaina in Widerspruch. Der Tod z. B. wird bei ihm wiederholt bald als ein Gut, bald als ein Übel betrachtet. Kap. xviii, 4 wird der Löwe des Elefantenmordes wegen, den er für seine Jungen ausübt, als Vorbild eines साधु gepriesen. xx, 4 wird tadelnd von dem Säufer gesagt: गलति वस्त्रमधसनमोद्धते, für einen Digambara gewiß sehr auffällig. Sollte Amitagati etwa gar ein bekehrter Brähmana sein? In der brahmanischen Mythologie war er jedenfalls gut bewandert (s. Kap. xxvi).

Wissen, welches nicht ein reines Schiff zur Überfahrt über das Meer der Existenzen ist, kein Waldbrandfeuer für den Brennstoff alles Unglücks, durch welches man nicht den zehngliedrigen Dharma ausübt,¹ das wird nicht gebilligt von den erhabenen Jinas' (南中東東京) (21). Das Wissen ist das Augenpaar, das durch den Wald der Existenzen den Weg zur Stadt der Befreiung zeigt (22). Durch das Wissen erreicht man alles, ohne dasselbe nichts (23). Besser alles Unheil erduldet,² denn als Unwissender gelebt! (24). Alle religiösen Tugenden verschwinden bei einem, der des Wissens entbehrt (25). Nicht Verwandte, Freunde und ein gnädiger Fürst vermögen so viel Gutes zu tun, wie das Wissen (26).

## भ्रको वशीकर्तुमिभोऽतिमत्तः सिंहः फणीन्द्रः कुपितो नरेन्द्रः। ज्ञानेन हीनो न पुनः कथंचिदित्यस्य दूरेण भवन्ति सन्तः॥ २०॥³

Der Wissende schlägt den richtigen Weg zur Erlösung ein und meidet die Genüsse des samsāra (28). Er nützt sich und anderen, meidet das Laster und wendet sich zur Tugend (29). Darum weichen die Lauteren nicht vom Wissen (30).

Das ix. Kapitel handelt vom rechten Wandel.

### सर्ह्यानज्ञानवलेन भूता पापिकयाया विरितिस्त्रिधा या। जिनेत्र्यरैसाद्गदितं चरित्रं समस्तकर्मचयहेतुभूतम्॥१॥

,Die Jina-Fürsten haben das "Wandel" genannt, was den Untergang jeglichen karmans verursacht, die dreifache (d. h. in Gedanken, Worten und Taten geschehende) Enthaltung von der Begehung von Sünden, welche entsteht durch die Kraft des rechten Glaubens und des rechten Wissens' (1).

# श्मं चयं मित्रमुपागतायां तज्ञाशि कर्म प्रक्रतौ विधातः। दिधा सरागेतरभेदतस प्रजायते साधनसाध्यक्ष्पम्॥२॥(?)

Fünffach ist das vrata: die Abkehr von himsä, anrta, steya, jayäsamga, anya-samga (Verkehr mit Weibern und andern)<sup>4</sup> (3). Die

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. unten S 128 ff. die Analyse von xxvIII. <sup>2</sup> Darunter auch der Selbstmord!

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. Nītis, ed. Bonlen 4, Suppl. 1; ed. Kṛṣṇasastri 4, 11.

<sup>4</sup> Die fünf mahavratani, Hem. 1. SBE. XXII, 202 ff.

 $j\bar{\imath}va$  (Seelen) zerfallen in vier bewegliche (trasa) und fünf unbewegliche ( $sth\bar{a}vara$ ) Arten: die Beschützung derselben durch Gedanken, Worte und Taten ist das  $ahims\bar{a}vrata^1$  (4).

## स्पर्शेन वर्णेन रसेन गन्धाद्यद्यथा वारि गतस्वभावम्। तत्प्रात्रुकं साधुजनस्य योग्यं पातुं मुनीन्द्रा निगदन्ति जैनाः॥ ॥॥॥

Da das Wasser, abgesehen von Gefühl, Farbe, Geschmack und Geruch keine Eigenschaft hat, so ist das schnell dahineilende für die Guten zum Trinken geeignet, so sagen die jinistischen Muni-Fürsten' (5).

,Wahre, leidenschaftslose, unschädliche, reine, von der Sprache des grhastha verschiedene (মৃহজ্ঞাঘোৰিকর্জ), förderliche Rede spreche der Yati' (6).³, Ein Muni. welcher fremdes Gut, das in einem Dorfe u. s. w. verloren u. s. w. ist, nicht nimmt in Gedanken, Worten und Werken, auch wenn es klein u. s. w. ist, hält das in der Welt adattagrahanavarjana genannte Gelübde' (7).⁴ Das Enthalten von Ansehen, Berühren und Anreden der Frauen, über deren Reize das Auge wie über die der nächsten weiblichen Verwandten gleiten muß, nennt man amaithunatvam (8).⁵ Das naiḥsangya besteht in der Enthaltung in Gedanken, Worten und Werken von den mancherlei "Besitzarten" (परियहाः), die beseelt und unbeseelt sind (9).⁶

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 1. mahāvrata, Hem. 1, 20. — Die vier Arten der beweglichen Seelen sind nach dem Hindī-komm. von S die mit 2, 3, 4 und 5 Sinnen, die fünf Arten der unbeweglichen die mit Erd-, Wasser-, Feuer-, Wind- und Pflanzenkörper. Diese Einteilung weicht von der des Uttarädhyayana ab (SBE xLV, p. 206).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> प्राभुकं, s. Hem. Yogaś. III, 53. — Die Strophe zerreißt den Zusammenhang und scheint interpoliert zu sein.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vor dieser Strophe stehen in *B* und *L* noch vier andere, die Bestimmungen über das Trinkwasser enthalten. Ich halte sie wie die oben gegebene fünfte Strophe für Interpolationen, da sie den Zusammenhang unterbrechen. Die beiden letzten sind außerdem in abweichendem Versmaß geschrieben. — Str. 6 enthält das 2. mahävrata, Hem. 1, 21.

<sup>4 3.</sup> mahāvrata, Hem. 1, 22.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> 4. mahāvrata, Hem. <sub>I</sub>, 23.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> 5. mahāvrata. xxxi, 62 werden die hier सचैतनाचैतनभेद्तीत्थाः परि-यहाः genannt: बाह्यः und त्राभ्यन्तरः संगः॥

,Weil für den Muni, da er ein yuga voraussehen muß und infolge des Zerstörens und der Qual der Geschöpfe das Gehen (zu dem er) durch seine Geschäfte (gezwungen ist), am Tage und auf einem von Geschöpfen freien Pfade das beste ist, so ist die īryāsamiti verkündet worden (10). — Es folgen sodann die Definitionen der bhāṣāsamiti (11), eṣaṇā-samiti (,die Speise eines Muni [मृनिप], die frei ist von den Speisefehlern, die im Geber und Nehmer liegen, rein ist hinsichtlich der sich aus manas, vacas und kāya ergebenden Modifikationen, und zu der Zeit genossen wird, die die heiligen Bücher bestimmen, die nennt man die samiti, die den Namen eṣaṇā führt')² (12), ādānanikṣepaṇa-samiti³ (13) und der pratiṣṭhāpaṇa-samiti (14). Letztere wird definiert:

दूरे विशासे जनजन्तुमृत्ते
गूढे विस्त्वे त्यजतो मलानि।
पूतां प्रतिष्ठापननामधेयां
वदन्ति साधोः समितिं जिनेन्द्राः॥ १४॥

Nach einer abschließenden Strophe (15) werden die drei gupti<sup>5</sup> mit einer Strophe (16) abgetan:

प्रवृत्तयः स्वान्तवचल्तनूनां सूचानुसारेण निवृत्तयो वा। यासा जिनेशाः कथयन्ति तिस्रो गुप्तीर्विधूताखिलकर्मबन्धाः॥ १६॥

¹ Die fünf samiti. Hem. 1, 35 ff. Uttarâdhy. xxiv, 2. 3 ff. — Die vorliegende Strophe lautet: युगानारप्रेचणत: स्वकार्याद्वा पथा जन्तुविवर्जितेन । यतो मुनेजीविविवाधहान्या गतिर्वरेर्यासमिति: समृक्षा ॥

² त्रनुद्रमोत्पादनवल्भदोषा मनोवचःकायविकल्पणुद्धा। स्वकारणा या मुनिपस्य भुक्तिस्वामेषणास्थां समितिं वदन्ति ॥ Nach SBE xLv, p. 131 n. 7 und ebenda S 129 sind 42 Speisefehler zu meiden.

³ त्रादाननिचेपविधेर्विधाने द्रव्यस्य योग्यस्य मुने: प्रयत्न: । त्रादाननि-चेपणनामधेयां वदन्ति सन्त: समितिं पविचाम् ॥ Hem. 1, 38 und SBE xLv, 129 heißt diese samiti nur adāna-samiti.

<sup>4</sup> Hem. 1, 39 utsarga-samiti, Uttarâdhyayana xxiv, 2 uccāra-samiti genannt

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Hem. 1, 40-42. Uttarâdhy. xxiv, 2, 19 ff.

Diesen so 13 fachen Wandel kann man ferner in fünf Teile zerlegen nach den vrata  $s\bar{a}m\bar{a}yika$  u. s. w.  $(17)^1$  Die folgende Strophe lautet:

## पञ्चाधिका विंग्रतिरस्तदोषैक्ताः कषायाः चयतः ग्रमाद्वा। तेषां यथास्त्रातचरित्रमुक्तं तिमित्रितायामितरं चतुष्कम्॥ १८॥²

Der rechte Wandel macht erst den rechten Glauben und das rechte Wissen wertvoll (19). Der rechte Wandel muß leidenschaftslos sein (20). Er muß frei sein vom samga (21). Wer ihn besitzt, braucht sich vor der andern Welt nicht zu fürchten (22); er besitzt ein unvergleichliches inneres Glück (23), von dem der Leidenschaftliche (सराग) nichts ahnt (24 f.).

विनिर्मलं पार्वणचन्द्रकानां यस्त्रास्ति चारित्रमसौ गुण्जः।
मानी कुलीनो जगतोऽभिगम्यः इतार्थजमा महनीयबुिडः॥ २६॥
गर्भे विलीनं वरमत्र मातुः प्रसूतिकालेऽपि वरं विनाणः।
त्रासंभवो वा वरमङ्गभाजो न जीवितं चाक्चरित्रमुक्तम्॥ २७॥³
निरस्तमूषोऽपि यथा विभाति पवित्रचारित्रविभूषिताता।
त्रानेकभूषाभिरलं इतोऽपि विमुक्तवृत्तो न तथा मनुष्यः॥ २८॥
सह्र्णनज्ञानतपोद्माद्याश्वारित्रभाजः सफलाः समस्ताः।
व्यर्थाश्वरितेण विना भवन्ति ज्ञालेह सन्तर्थरिते यतने॥ २०॥

Mit diesen Strophen schließt das Kapitel.

Das xxvi. Kapitel behandelt Erlösung und Erlöser (āpta).

Die ewige Seligkeit (सुखमनवरतं) entsteht durch Vernichtung des karman, durch rechten Wandel, durch rechte Erleuchtung (सत्प्रवोधात), durch rechte heilige Schriften (सच्छुतात), durch einen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hem. III, 81. 82. IV, 52. Uttarâdhy. XXIX (SBE XLV, p. 159. 163). Nach Amitag. XXXI, 59 ist das mit sāmāyika beginnende śikṣāvrata vierfach! XXXI, 96 werden aber fünf Sünden dagegen aufgeführt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ich vermag diese Strophe nicht zu übersetzen. Vgl. Hem. IV, 6. Dort sind nur vier Leidenschaften (krodha,  $m\bar{a}na$ ,  $m\bar{a}y\bar{a}$ , lobha) aufgeführt, allerdings dann gleichfalls mit einer Vierteilung!

³ Vgl. ad Hitop. p. 4 वर् गर्भस्रावी etc.

<sup>4</sup> Es ist vielleicht ज्ञालेति zu lesen; aber alle drei Hss. haben den obigen Text.

Erlöser. Wenn man die Sünden erkannt hat, verfällt man nicht in Fehler (1). Der ist ein Erlöser, der die in den samsara führenden rāga, dvesa und moha überwunden hat (2). Wie kann man also den Siva und Vișnu, die sich nicht beherrschen konnten und sich mit Pārvatī und Laksmī zu einem Körper einten, oder Indra, dem seine Geilheit  $10 \times 100$  bhagas eintrug, für Erlöser halten? (3). Die Herren (इन्द्राः), die trotz aller Heldentaten die Sinne nicht zügeln können, sind keine Erlöser, sondern der Herr (इष) ist es, der in der Dreiwelt die Sinne gezügelt hat (4), der beredt die Wahrheit verkündet hat (5), der Gott (देव), der mit reinem Auge alle Wahrheit erkennt (6), der Gott, der Zusammenhang zwischen kartr und karman gelehrt hat (7.8). Wie können die Götter erlösen, die sich mit einer Sakti vereinigen, einem Unheil bringenden Weibe? (9). Die von Madanas Pfeil getroffenen Götter sind verächtliche Wesen (10). Jägern gleich vernichten sie ihre Feinde mit allen möglichen Waffen; mit Blut besudelt erregen sie Schrecken (11).1

,Da das Geschöpf umherirrt in dem dichten Walde der Existenz, der voll ist von den Jägern Krankheit und Angst, in dem die Sinnengenüsse das Wild, Geschlechtslust, Zorn u. s. w. die Schlangen sind, der reich ist an den Bäumen der Leiden, so sagt, ihr Verständigen, welche mögen wohl die Getadelten sein, wenn die, die als Herrscher diese abscheuliche Drei: Weib, Rauschtrank und Fleisch genießen, trotzdem die Götter sind, denen Verehrung gebührt! (12). Die können nicht Erlöser sein, die alle die 18 Fehler (दोष) besitzen: Schlaf, Sorge (चिन्ता), Niedergeschlagenheit, Ermüdung, Geschlechtslust, Rausch, Schweiß (! सेंद्र), Schmerz (खेद), Leichtsinn, Hunger, Zuneigung (राण), Abneigung (देष). Durst, Tod, Geburt,

ये सगृह्यायुधानि चतरिपुक्धिरैः पिञ्जराखाप्तरेखा वज्जेष्वासासिचक्रक्रवचहलगदाश्रूलपाशादिकानि । रौद्रभूभङ्गवक्राः सकलभवभतां भीतिमृत्पादयन्ते ते चेहेवा भवन्ति प्रणिगदत बुधा लुक्थकाः के भवेयुः॥

Diese Strophe kann als Specimen des sehr gut geschriebenen Kapitels dienen.

Alter, Krankheit, Trauer (13). Rudra ist kein Erlöser, der abscheuliche, mit seinem bluttriefenden Elefantenfell, der auf dem Leichenfeld tanzt und das Fleisch der Geschöpfe verzehrt, mit Gaurī und Gangā einen Leib bildet, Tripura verbrannt hat und die Daitya vernichtet (14); ebensowenig Visnu (-Krsna), der die untadelige Padmā verstieß und mit dem Hirtenweib Umgang pflegte, des Herz auf Schlafen und Wachen gerichtet ist (निद्राविद्राण्चित्तः), der Betrüger, der Mörder der Danava, von Liebe und Feindschaft erschüttert, der (als Arjuna) Fuhrmann war, der wie ein विष्ट mit den Weibern der Liebe pflegt (15); oder der äußerst gemeine (ग्रतिनीच: ?)¹ Brahma, der mit von Kāntu versengtem Herzen, mit verkrüppelten Füßen, vier Gesichter erlangte, ..... .... dessen fünftes Gesicht der infolge einer Lüge erzürnte Sambhu ihm abhieb (16); auch nicht Bhānu, der täglich mit den Asura kämpft. von Krankheit gemartert, von Angst gequält von Rāhu verschlungen wird und dennoch seine Geliebte ,bedient' (17). ,Der törichte Sadāsya, von Kandarpa versengt, brach seinen Wandel an einer Wäldlerin; der König der Dreißig ward von Gautama verflucht, weil er sein Herz an dessen Weib gehängt hatte; Vahni verzehrt alles grausamen Sinnes und ist gierig nach Schlangen und Rauschtrank. Nicht ein Gott unter diesen wird frei von Sünde gesehen . . . . (18). Wie könnten also diese sündigen und infolge ihrer Sünden unentschlossenen und schwachen Götter sama, yama, niyama verleihen, die zur Erlösung führen? (19). Sie führen nur in den samsara. Der leidenschaftslose Jinapati allein ist der Erlöser (20. 21).

,Nicht habe ich die Fehler dieser (Götter) besprochen, um meine Beredtsamkeit zu zeigen, aus Feindschaft (gegen die Götter) oder Liebe (zu Jinapati). Nur dies ist hier mein Bestreben, den Allwissenden, den Erlöser, den Fehlerlosen zu erkennen. Und doch kann der Heiland der Dreiwelt (বিশ্ববাহনের) hier nicht verstanden werden, der nur im Jenseits erkannt wird. Solange die Sonne nicht aufgeht, ist alles Dunkel noch nicht verscheucht (22).2

¹ S: स ब्रह्मामोतिवीन:, L: स ब्रह्माप्तोतिवीन: ॥ ² Text oben S. 116.

Der xxvın. Gesang behandelt den dharma (die Religion und Frömmigkeit).

Reinen Sinnes (klaren Verstandes) sollen die Verständigen hier die Religion beobachten, die die ganze Welt schützt wie ein achtunggebietender (ādrtātmā) Vater, die die Menge der Leiden verbrennt wie das Feuer einen Haufen Brennmaterial, die glückbringende Seligkeit gewährt und den Feind samsara vernichtet' (1). Wer die Religion des Jina nicht befolgt, der wirft den reinen Edelstein weg, der das tödliche Gift (ugram) der Sünde vernichtet (2). ,Alle Welt verkündet die Religion nur mit der Zunge (śabdamātreņa); aber keiner lebt ihr nach. Aber wo auch die gleichen Worte vorhanden sind, geht die Religion ihre verschiedenen Wege (vividhabhedam). Das Wasser der Tugend ist hier in der Welt wie das Wasser (3). Wer, durch fortwährenden Sinnendienst verblendet, einer Religion folgt, nach der lebende Wesen getötet werden, der verschmäht das amrta, um Gift zu trinken (4). Wenn Tötung von Opfertieren, Ehebruch und Genuß von berauschenden Getränken, Fleisch u. a. die Religion gibt, die die Wurzel aller Seligkeit ist, dann sagt, ihr Verständigen, wodurch ergibt sich denn für die Menschen der abscheuliche Abgrund, der aus dem Leiden der verschiedenen Geburten besteht? (5). Wenn auch das Unmögliche möglich würde: aus dem Töten lebender Wesen entsteht nie Religion (Frömmigkeit) (6). Durch Tötung, Lüge, Diebstahl, Ehebruch und Haften am Weltlichen (sanga) entsteht kein religiöses Verdienst (7). Es folgt nun die Definition des zehnfachen dharma, die ich wörtlich anführe:2

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Denn Jina ist selbst zum Gott geworden, und Bedenken, wie sie L. v. Schroeder in seiner Übersetzung des Dhammapadam S. 131 ff. äußert, treffen hier nicht zu. *Dharma* deckt unsere Begriffe, Religion' und Frömmigkeit'. Je nach dem Zusammenhang habe ich bald diesen, bald jenen Ausdruck dafür eingesetzt.

² Hemacandra IV, 92 führt folgende zehn Teile des dharma auf, die ich in der Reihenfolge Amitagatis gebe: चान्ति (Am. 8), माईव (Am. 9), च्छुता (Am. 10), सूनृत (Am. 11), शाँच (Am. 12), संयम (Am. 13), तपस् (Am. 14), मृत्ति (Am. 15), अबिंचनता (Am. 16), ब्रह्मा (Am. 17).

त्रतिकपितमनस्ते कोपनिष्पत्तिहेतुं विद्धति सति श्र्वौ विक्रियां चित्रक्षाम्। वदति वचनमुचैदुः श्रवं कर्कशादि कजुषविकलता या तां चमां वर्णयन्ति ॥ ८॥ व्रतकुलवलजातिज्ञानविज्ञानरूपप्रभृतिजमदम्तिर्या विनीतस्य साधीः। त्रनुपमगुणराष्ट्रेः शीलचारित्रभाजः प्रणिगदत विनीता मार्दवलं मुनीन्द्राः ॥ ९॥ कपटशतनदीष्णै वैरिभिवेश्चितोऽपि निक्ततिकरणद्चोऽष्यवसंसारभीकः। तनुवचनमनीभिर्वक्रतां यो न याति गतमलम् जुमानं तस्य साधीर्वदन्ति ॥ १० ॥ मदमदनकषायप्रीतिभूत्यादिभूतं वितयमवित्यं च प्राणिवर्गोपतापि। श्रवणकट् विमुच्य श्वापदेभ्यो हितं यद्वनमवितथं तत्कथ्यते तथ्यबोधैः॥ १९॥ दहति झटिति लोभो लाभतो वर्धमानलुणचयिमव वहिर्यः सुखं देहभाजाम्। व्रतगुणश्मशीलध्वंसिनस्रस्य नाशः प्रणिगदत मुमुत्तोः साधवः साधु शौचम् ॥ १२ ॥ विषयविर्तियुक्तिर्या जिताचस्य साधीर्निखिलतनुमतां यद्रचणं स्थानिधापि। तद्भयमनवद्यं संयमं वर्णयन्ते मननर्विमरीचिध्वसमोहान्धकाराः ॥ १३ ॥ गनितनिखिलसंगोऽनङ्गसंगेऽप्रवीणो विमलमनसि पूतं कर्मनिर्नाग्रनाय। चर्ति चर्तिमर्चं संयतो यसुमुत्तुर्मिथतस्वक्षतमायं तत्तपो वर्णयन्ति ॥ १४ ॥ जिनगदितमनर्थधंसि शास्त्रं विचित्रं पर्ममृतसमं यत्सर्वसत्त्वोपकारि। प्रकटनिमह तस्य प्राणिनां यदुषाय तमिनद्धित शान्तास्त्यागधर्मं यतीन्द्राः॥ १५॥ यदिह जहति जीवाजीवजीवोत्यभेदान्त्रिविधमपि मुनीन्द्राः संगमङ्गेऽप्यसंगाः। जननमर्णभीता जनुरचानदीष्णा गतमलमनसस्तत्स्यात्सदार्विचनत्वम् ॥ १६ ॥ वरतनुरतिमुक्तेवीचमाणस्य नारीः खसुदुहितुसवित्रीसंनिभाः सर्वदैव। जननमर्णभीतेः कुर्मवत्संवृतस्य गुरुकुलवसतिर्या ब्रह्मचर्यं तदाइः॥ १७॥ जननमर्गाभीतिधानविध्वंसदचं किषतनिखिलदोषं भूषणं देहभाजाम्। इति दश्विधमेनं धर्ममेनोविमुक्ता विदितभुवनतत्वा वर्णयन्ते जिनेन्द्राः॥ १८॥

Diese Strophen können als Kommentar zu Hemacandra, Yogaś. IV, 92 dienen, vorausgesetzt, daß Hemacandra mit den bei ihm entsprechenden Ausdrücken dieselben Begriffe verbindet, wie Amitagati. Es bedeutet also bei dem letzteren: जमा Gleichmut bei Beleidigungen; मार्वलम् Bescheidenheit, च्युमन् Ehrlichkeit, वचनमित्रथम् unschädliche und förderliche Rede (auch Nichtaussprechen der Wahrheit, wenn diese schaden kann!), शांचम् Freisein von Habsucht, संयम: Bezähmung der Sinne und Schonung lebender Wesen, तपम्

die Kasteiung eines Mannes, der allem sanga und Geschlechtsverkehr entsagt hat, zum Zwecke der Erlösung, खागधर्मः die Verkündigung der Lehre der Jina, अतिचनलम् Nicht-Haften am eigenen Körper, an lebenden Wesen, an nicht lebenden Wesen und an den Produkten lebender Wesen (?), ब्रह्मचर्यम् das Wohnen im Hause des Guru unter Beobachtung absoluter Keuschheit.

Das Kapitel schließt:

हरित जननदुः खं मुक्तिसौख्यं विधत्ते रचयित त्रुभवृद्धं पापवृद्धं धुनीते।
त्रवित सक्तजन्तून्कर्मभू चूद्धिहन्ति प्रभ्रमयित मनो यसं वुधा धर्ममाङः॥ १०॥
विषयरितिवमुक्तिर्यच दानानुरिक्तः भ्रमयमदमसिक्तर्मन्त्रथारातिभिक्तः।
जननमर्णभीतिर्देषरागावधूतिर्भजत तिमह धर्मं कर्मनिर्मूलनाय॥ २०॥
गुणितनुमितितृष्टिं मिचतां भ्रचुवर्गे गुक्चरणविनीतिं तत्त्वमार्गप्रणीतिम्।
जिनपतिपद्भिक्तं दूषणानां तु मुक्तिं विद्धिति सित जन्तौ धर्ममुत्कृष्टमाङः॥ २०॥
मनित मनिस यः सञ्ज्ञानचारिचदृष्टीः भिवपदसुखहेतून्दीर्घसंसारसेतून्।
परिहरित च मिथ्याज्ञानचारिचदृष्टीः भवित विगतदोषस्य मर्लस्य धर्मः॥ २२॥

### ॥ इति धर्मनिक्पणदाविंश्तिः ॥ २८ ॥

Das xxxII. Kapitel ist speziell für den yati geschrieben und behandelt die Kasteiung. Es beginnt mit einer Übersicht der inneren und äußeren Kasteiung, rühmt dann in beredter Sprache den Nutzen derselben und endigt mit einer Art Apotheose der Selbstpeinigung. Es ist daraus ersichtlich, daß es starker Überredungsgabe bedurfte, um die yati zu dieser schwersten ihrer Pflichten zu bringen. Hemacandra behandelt den Gegenstand in zwei Strophen seines Yogaśāstra, IV, 88 f. Ausführlicher ist Uttarâdhyayana xxx (Jacobi, SBE xlv, 174 ff.). Der locus classicus über tapas findet sich Aupapātika 530 (ed. Leumann, p. 38—44).

Str. 2: Innerliche und äußerliche Kasteiung, jede sechsfach:

विनिर्मलाननसुर्वैककारणं दुरन्तदुःखानलवारिदागमम्। दिधा तपोऽभ्यनरबाह्यभेदतो वदन्ति षोढा पुनरेकणो जिनाः॥२॥

### Die äußere Kasteiung.

1. anaśanam. Ebenso Hem. und Uttarâdhy. 8 ff.

### करोति साधुर्निरपेचमानसो विमुक्तये मन्यथश्वशान्तये। तदात्मश्रक्त्यानश्ननं तपस्यतो विधीयते येन मनःकपिर्वशम्॥३॥

2. mitabhojanam; Hem. aunodaryam; Utt. 8. 14 ff. avamodarikā.

## भमाय रागस्य वभाय चेतसो जयाय निद्रातमसो बलीयसः। श्रुताप्तये संयमसाधनाय च तपो विधत्ते मितभोजनं मुनिः॥ ४॥

3. veśmādinirodhanam. Dafür tritt bei Hem. vṛtteḥ saṃkṣepa = Sammeln des Lebensunterhaltes ein, im Uttarâdhy. 8. 25. bhikṣācaryā. Im Grunde ist dasselbe gemeint. Der Yati soll keinen Hausstand haben, muß also seine Speise erbetteln:

### विचित्रसंकल्पनतां विशालिनीं यतो यतिर्दुः खपरंपराफनाम्। जुनाति तृष्णाव्रततिं समूचतस्तदेव वैश्मादिनिरोधनं तपः॥ ॥॥

4. rasojjhanam (Enthaltung von nahrhafter¹ Speise); Hem. rasatyāgas; Uttarâdhy. 8. 26 rasaparityāgas.

### विजित्य लोकं निखिलं सुरेश्वरा वशं न नेतुं प्रभवो भवन्ति यम्। प्रयाति येनाचगणः सवश्वतां रसोज्झनं तिद्वगदन्ति साधवः॥²

5. tanukleśam; Hem. tanukleśo; Utt. 8. 27 kāyakleśa.

## विचित्रभेदात्तनुबाधनिकया विधीयते या श्रुतिसूचितक्रमात्। तपस्तनुक्केश्रमदः प्रचच्चते मनस्तनुक्केश्रविनाशनचमम्॥ ७॥

6. viviktaśayyāsanam; Hem. 1v, 88 līnatā; Utt. 8. 28 saṃlınatā.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Windisch und Jacobi (dainty) fassen es als "leckere" Speise. Nach Uttarädhy. xxx, 26 ist der Sinn aber "allzu nährend". Daß das Fleisch allzu nahrhaft ist, wird bei Amitagati xxi, 12 unter den Gründen aufgeführt, die seinen Genuß verwerflich machen. Es erregt infolge seines übergroßen Nährgehalts die Geschlechtslust (Amit. xxi, 13).

² साधु = यति.

# यदासनं स्त्रीपशुषण्डवर्जिते मनेर्निवासे पठनादिसिद्धये। विविक्तश्रय्थासनसंज्ञिकं तपस्तपोधनस्तद्विद्धाति मुक्तये॥ ८॥

### Die innere Kasteiung.

- 1. malasodhanam, bei Hem. IV, 89 und Uttar. xxx, 30. 31 ebenso.
  मनीवचःकायवशादुपागती विशोध्यते येन मली मनीिषिभः।
  श्रुतानुक्षं मलशोधनं तपी विधीयते तद्वतशुद्धिहेतवे॥ ९॥
- 2. vinaya (Bescheidenheit; s. oben xxvIII, 9), ebenso Hem. und Uttar. xxx, 30. 32.

प्रयाति रत्नचयमुञ्चलं यतो <sup>2</sup> यतो हिनस्त्वर्जितकर्म सर्वथा। यतः सुखं नित्यमुपैति पावनं विधीयतेऽसौ विनयो यती खरै:॥ १०॥

3. vyāpṛthi, Hem. vaiyāvṛttiļ, Uttar. xxx, 30. 33 vaiyāvṛtya.

तपोधनानां व्रतशीनशानिनामनेकरोगादिनिपीडितातानाम्। शरीरतः प्राशुक्तभेषजेन च विधीयते व्यापृथिक्ज्वनादरात्॥ ११॥

4. (svadhyāyo), Hem. svādhyāyo, ebenso Uttar. xxx, 30. 34.

नियम्यते येन मनो ऽतिचञ्चलं विलीयते येन पुरार्जितं रजः। विहीयते येन भवाश्रवो ऽखिलः स्वधीयते तिज्जनवाक्यमर्जितम ॥ १२॥

5. dhyānam, Hem. śubhadhyānam, Utt. xxx, 30. 35 dhyāna.

ददाति यत्मौख्यमननमय्यं तनोति बोधं भुवनावबोधकम्। चणेन भस्मीकुक्ते च पातकं विधीयते ध्यानमिदं तपोधनैः॥ १३॥

6. Aufgeben des zweifachen parigrahah. Hem. und Utt. xxx, 30. 36 haben dafür den vyutsaryah. In Jacobis Übersetzung lautet xxx, 36: "If a monk remains motionless when lying down, sitting, or standing upright, this is called abandoning of the body, which is the sixth kind (of internal austerities). Es handelt sich also hier

¹ Die Straßburger Hs. °तो, die Londoner °ता. Obiges ist meine Besserung.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die Straßburger Hs. liest तपो; in der Londoner fehlt das Wort. Die Besserung ist aber wohl sicher.

bei Amitagati einerseits, bei Hem. und im Uttar. andererseits um zwei ganz verschiedene Dinge.

## यतो जनो भ्राम्यति जन्मकानने यतो न सौख्यं लभते कदाचन। यतो व्रतं नम्रति मुक्तिकार्णं परियहो असौ दिविधो विमुच्यते॥ १४॥

Die folgenden Strophen preisen das tapas. Hübsch ist namentlich Str. 19:

### त्रवाप्य नृत्वं भवकोटिदुर्जभं न कुर्वते ये जिनभाषितं तपः। महार्घरत्नाकरमेत्य सागरं व्रजन्ति ते जगरमरत्नसंग्रहाः॥ १०॥

Diejenigen, die die in 10 Millionen Existenzen kaum zu erreichende Menschwerdung erlangt haben und doch nicht die von den Jina verkündete Kasteiung ausüben, die sind in dem Meere gewesen, in dem sich eine Fülle kostbarster Perlen befand, und gehen nach Hause, ohne Perlen genommen zu haben'. Str. 21 stellt fest, daß man infolge der Kasteiung alles in der Welt zu erlangen vermöge. Aber mancher bricht die einfachste Kasteiung, das Fasten! (22). Und doch ist die Kasteiung gar nicht so schwer! (23 ff.).

श्रहिनीशं जागरणोखतो जनः श्रमं विधत्ते विषयेक्त यथा।
तपःश्रमं चेत्नुक्ते तथा क्णं किमश्चते उनन्तमुखं न पावनम्॥ २५॥
समस्तदुः खचयकारणं तपो विमुच्य योगी विषयाद्विषेवते।
विहाय सो उनर्ध्यमणिं मुखावहं विचेतनः स्वीकुक्ते बतोपनम्॥ २६॥
श्रिनिष्टयोगात्प्रियविप्रयोगतः परापमानाद्वनहीनजीवनात्।
श्रिनेकजन्मव्यसनप्रबन्धतो विभेति नो यसपसो विभेति सः॥ २०॥

Und doch ist nichts so nützlich, wie die Kasteiung! (28). Das Kapitel klingt sodann in sechs *sragdharā*-Strophen und einer śārdū-lavikrīḍita-Strophe aus, die gleichsam eine Apotheose der Kasteiung bilden.

Diese Angaben werden zu einer vorläufigen Orientierung über Amitagatis Subhāritasamdoha genügen. Sie werden auch hinreichen, um zu zeigen, wie gering die Abweichungen in der Lehre der Digambara und Śvetāmbara sind. Die Definitionen der vrata, samiti u. s. w. sind fast durchgängig inhaltlich identisch. Immerhin

### 134 Johannes Hertel. Über Amitagatis Subhāsitasamdoha.

dürfte unsere Ausgabe dieses Werkes nicht unwilkommen sein; denn es ist nicht nur einer der klarsten bis jetzt bekannten "Katechismen" der Jaina, sondern zugleich auch ein ästhetisch beachtenswertes Denkmal der Jaina-Literatur. Und daß es tatsächlich schon frühzeitig die verdiente Beachtung gefunden hat, das zeigt ja die oben mindestens wahrscheinlich gemachte Nachahmung der wichtigsten Teile desselben durch Hemacandra.¹

Döbeln, den 16. Dezember 1902.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Inzwischen ist der Anfang einer Ausgabe in der  $K\bar{a}vyam\bar{a}l\bar{a}$  erschienen. Der Text derselben beruht offenbar auf einer einzigen Handschrift, die bald zu S, bald zu B und L stimmt, aber an verschiedenen Stellen Verderbnisse enthält. Mit B und L gemeinsam hat sie die Strophen, die ich oben als Interpolationen bezeichnet habe. Die Glossen unter dem Texte sind wohl derselben Handschrift entnommen. Auch L hat einzelne Glossen, die sich aber nur an wenigen Stellen mit denen der  $K\bar{a}vyam\bar{a}l\bar{a}$ -Ausgabe decken. (Korrekturbemerkung).

### Zum altindischen Hochzeitsritual.

Von

#### Theodor Zachariae.

Zur Einleitung. — In England herrscht der Brauch, Neuvermählten, wenn sie die Kirche oder das elterliche Haus verlassen, einen alten Schuh oder auch Reis nachzuwerfen.¹ Das Nachwerfen alter Schuhe findet sich auch anderswo als Hochzeitsbrauch. Bei den Zigeunern in Siebenbürgen wirft man dem jungen Paare, wenn es zum ersten Male sein Zelt betritt, alte Schuhe, Stiefeln und Sandalen nach, damit ihre Ehe fruchtbar sei.² Ähnliches wird von den Türken berichtet: At a Turkish wedding the bridegroom 'has to run for his life to the harem under a shower of old shoes'; for, according to the Turks, an old slipper thrown after a man is an infallible charm against the evil eye.³

Die Gründe, die in den von mir zitierten Quellen für das Schuhnachwerfen bei den Zigeunern und Türken angegeben werden,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Liebrecht, Zur Volkskunde S. 492. In der Literatur wird der Brauch erwähnt z. B. in den Voces Populi von F. Anster, Leipzig 1892, S. 65 (worauf mich Herr Dr. Robert Williams aufmerksam gemacht hat) und bei Dickens, David Copperfield i, 10 (zitiert von Sartori, Zeitschrift des Vereins für Volkskunde iv, 153). Bei Dickens wird der alte Schuh nachgeworfen, während ein Hochzeitspaar im Begriff steht, die Fahrt nach der Kirche anzutreten.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Rudolf Temesväry, Volksbrüuche und Aberglauben in der Geburtshilfe und der Pflege der Neugebornen in Ungarn, Leipzig 1900, S. 10. Wohl nach Heinrich von Wislocki, Vom wandernden Zigeunervolke, S. 189, wie mir Heff Dr. Richard Schmidt nachweist.

<sup>3</sup> MARIAN ROALFE Cox, An introduction to folk-love (1895), p. 18.

können zwar richtig sein, sie sind aber zunächst für uns nicht maßgebend, wenn es sich um die Erklärung des englischen Brauches handelt. Wie ist der englische Brauch zu erklären? Was bezweckt das Schuhnachwerfen? Mir sind drei Erklärungen bekannt geworden.

Nach M'LENNAN bei LUBBOCK, Die Entstehung der Civilisation (1875) S. 98 f. wäre die englische Gewohnheit, dem abreisenden Paare in scheinbarem Ärger (!) den Pantoffel nachzuwerfen, eine Erinnerung an den alten Frauenraub, ein Überlebsel der alten Raubehe. Eine derartige Auffassung des englischen Brauches bedarf heutzutage kaum mehr einer ernstlichen Widerlegung. Ernst Grosse hat vor nicht langer Zeit treffend ausgeführt, daß ein wirklicher Frauenraub zum Zwecke der Heirat unter sämtlichen Völkern der Erde zwar vorkommt, nirgends aber als eine durch Sitte und Gesetz anerkannte Heiratsform. Mit Recht wendet sich Grosse gegen die Versuche, eine Reihe von Hochzeitsbräuchen als Symbole einer alten Raubehe zu deuten, und gibt selbst eine vollkommen natürliche und zwanglose Erklärung der sogenannten Raubzeremonien. Was am meisten gegen M'LENNANS Auffassung spricht, ist der Umstand, daß das Schuhnachwerfen nicht nur bei Hochzeiten in England vorkommt oder vorkam. It is accounted lucky by the vulgar to throw an old shoe after a person when they wish him to succeed in what he is going about', bemerkt Brand, Observations 2 on popular antiquities III, 85. Anderes der Art bei Sartori, Zeitschrift des Vereins für Volkskunde iv, 152 f., dem der englische Brauch ganz entgangen ist. Liebrecht freilich (Zur Volkskunde S. 492, Ann.) meint, das

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ernst Grosse, Die Formen der Familie und die Formen der Wirtschaft (1896) S. 105 ff. Wenn Grosse S. 106 fragt: Muß vielleicht auch unsere Hochzeitsreise als ein symbolisches Überlebsel eines ehemals zu Recht bestehenden Brautraubes erklärt werden? —, so ist zu bemerken, daß Lubbock in der Tat die Hochzeitsreise sowie die Flitterwochen (!) mit dem Brautraub in Verbindung gebracht hat (Entstehung der Civilisation, S. 98). Übrigens vgl. auch Weinhold, Die deutschen Frauen in dem Mittelalter<sup>2</sup> 1, 385; Jolly, Recht und Sitte (1896) S. 54, Aum. 3; Globus 82, 276.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ich zitiere nach der Ausgabe von Ellis, London 1841—42 Vgl. auch Campbell im Indian Antiquary 24, 297.

Nachwerfen alter Schuhe zur glücklichen Vorbedeutung überhaupt könne aus dem Hochzeitsgebrauch abgeleitet sein. Wir werden besser annehmen, daß das Schuhnachwerfen in früherer Zeit bei den verschiedensten Gelegenheiten vorgenommen wurde, sich aber bis in die neueste Zeit hinein nur als Hochzeitsbrauch erhalten hat.<sup>1</sup>

Nach Liebrecht, a. a. O., S. 492 f. wäre der alte Schuh, der nachgeworfen wird, ein "aphrodisisches Symbol". Vgl. dazu Sartori a. a. O., 157 ff. Auch dieser Auffassung werden wir uns nicht anschließen können. Oder soll etwa auch der Reis, der doch offenbar demselben Zwecke dient, wie ein alter Schuh, aphrodisisches Symbol sein?

Die richtige Erklärung hat Sartori a. a. O. 153 gegeben: das Schuhnachwerfen soll Glück und Segen, in diesem Falle (d. h. wenn das Schuhnachwerfen bei einer Hochzeit stattfindet) wohl besonders die eheliche Fruchtbarkeit vermitteln. Diese Erklärung stimmt auch durchaus zum englischen Volksglauben: 'for luck' wird der alte Schuh bei Dickens geworfen (David Copperfield, chap. x), 'for good lucke' oder 'in signe of good lucke' bei Brand, Observations III, 86.

Wieso aber bedeuten alte Schuhe Glück und Segen? Erinnern wir uns daran, was für eine Rolle alte Schuhe (jaradupānahau) im Kauśikasūtra spielen. Wir finden ein Paar alte Schuhe bei einer Zauberhandlung erwähnt, die dazu dienen soll, Übles zu entfernen und Glück herbeizuführen: beim sogenannten Nirrtizauber;<sup>2</sup> ferner

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bei der Beurteilung der Hochzeitsbräuche muß man sich stets fragen: kommen diese Bräuche auch außerhalb der Hochzeit vor? (Vgl. hierzu die treffenden Bemerkungen von Ernst Samter, Familienfeste der Griechen und Römer, Berlin 1901, S. 3.) Eine der wichtigsten Zeremonien des altindischen Hochzeitsrituals, die Steinbetretung (aśmāropaṇa) ist keineswegs auf die Hochzeit beschränkt und kann daher kaum als eine spezifische Hochzeitszeremonie angesehen werden (Winternitz, Das altindische Hochzeitsrituell, S. 4. 62; vgl. auch Caland, Göttingische Gelehrte Anzeigen 1897, S. 285).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Kau'ikasūtra 18, 10. 12 (upamucya jaradupānahau . . . . praharaty upānahau). Oldenberg, Die Religion des Veda, S. 508 f. Hillebrandt, Ritual-Literatur S. 179.

beim Regenzauber; 1 auch im Bestattungsritual kommt ein alter Schuh vor. 2 Ebenso wird der Schuh im modernen indischen Volksglauben oft verwendet, wie man aus den Zusammenstellungen von Campbell und Crooke sehen kann. 3 Danach ist es kaum zweifelhaft, daß das Schuhnachwerfen ursprünglich eine Zauberhandlung ist, die in erster Linie schädliche Einflüsse, feindliche Geister, 4 den bösen Blick u. s. w. ableiten oder bannen, in zweiter Linie Glück, Wohlstand, Gedeihen herbeileiten soll. Alte Schuhe, Schuhe überhaupt, gehören zu der großen Klasse von Gegenständen, die aus welchen Gründen auch immer beim Abwehrzauber gebraucht werden. 5 Warum gerade alte Schuhe für besonders zauberkräftig gehalten werden, vermag ich nicht genügend zu erklären. Nach Oldenberg, Religion des Veda 508 repräsentieren alte, verbrauchte Gegenstände die Sub-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Kauś. 41, 6; Oldenberg 508; Hillebrandt 172. Zur Erklärung der schwierigen Stelle Kauś. 41, 6 vgl. namentlich Caland, Allindisches Zauberritual, S. 141. Heutzutage wird ein Schuh in Indien bei dem Zauber verwendet, der den Hagel vertreiben soll: Скооке, The popular religion and folk-lore of Northern India<sup>2</sup> (1896) 1, 80.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Kaus. 84, 9 (riktakumbham jaradupānahāghnanti). Oldenberg 582 n.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Самрвеll, Indian Antiquary 24, 296 ff. (mit ausserindischen Parallelen): Скооке, Popular religion II, 33 ff. und sonst. — Gegen das Alpdrücken schützt man sich, wenn man einen Schuh unters Kopfkissen legt (vgl. Wuttke, Der deutsche Volksaberglaube<sup>2</sup>, S. 419. Globus 59, 379). In Thänä, people fasten old shoes to fruit-trees, in order that they may not be blighted by the Evil Eye, and may bear good fruit (Самрвеll; dasselbe wird aus Salsette berichtet: Ind. Ant. 28, 117). It is on the roof that the old shoe or black pot or painted tile is always kept to scare the Bhūts which use it as a perch (Скооке I, 294; vgl. II. 34. Among the Bani Isrāīls of Bombay, when the midwife drives off the blast of the Evil Eye, she holds in her left hand a shoe, a winnowing fan, and a broom (Скооке II, 191; vgl. Ind. Ant. 24, 127. 296). Vgl. noch Скооке I, 70. II, 319 f. Nach Richard Andree, Ethnographische Parallelen und Vergleiche (1878) S. 36 hängen die Beduinen, um ihre Kamele vor dem bösen Blick zu bewahren, ihnen allerlei auf dem Weg gefundene Sachen an, wie Stücke von alten Sandalen, Kleidern, Hufeisen u. s. w.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Crooke II, 34 sagt geradezu: The throwing of old shoes at an English wedding seems to be based on the idea of scaring the demon of barrenness.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Weil sich die Geister vor dem Leder fürchten (gerade wie z. B. vor dem Eisen; Yakkhā ayogharassa bhāyanti Jātaka iv, p. 492, 3)? Siehe Свооке п, 33; Самрвец, Ind. Ant. 24, 296

stanz des Unglücks. Vgl. noch Caland, Die altindischen Todtenund Bestattungsgebräuche S. 173, § 9. Hillebrandt, Ritual-Literatur S. 179. Liebrecht, Zur Volkskunde S. 492, Anm. 2.

So wie das Schuhnachwerfen, wird auch das Reisnachwerfen — oder richtiger, das Bewerfen des Brautpaares mit Reis<sup>1</sup> — bei den englischen Hochzeiten beurteilt werden müssen. Das Bewerfen mit Reis (Getreidekörnern, Früchten u. s. w.) kam und kommt noch bei vielen Völkern der Erde vor, und zwar nicht ausschließlich als Hochzeitsbrauch. Die Körner oder Früchte, die geworfen werden, können daher kaum als "Symbol der Fruchtbarkeit" gelten,<sup>2</sup> wenn man sie auch vielfach so aufgefaßt hat; das Körnernachwerfen hat vielmehr ursprünglich eine apotropäische Bedeutung.<sup>3</sup>

Das Schuhnachwerfen ist nicht der einzige Hochzeitsbrauch, der als ein Überlebsel der alten Raubehe aufgefaßt worden ist. So hat man unter anderem, mit mehr oder weniger zweifelhaftem Recht, auch herbeigezogen: das Lärmen und Schießen vor oder bei der Hochzeit; das Unterschieben oder Vorführen falscher Bräute; die

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Früher wurde die Braut, wenn sie aus der Kirche kam, mit Weizen beworfen; Brand, Observations, 11, 63.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. z. B. Hillebrandt, Ritual-Literatur S. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Crooke, Popular Religion II, 26 f. 188; Campbell, Ind. Ant. 24, 228 ff. Neuerdings hat Ernst Samter das Körnerstreuen, insbesondere die griechischen καταχύσματα, für einen Sühnritus, für ein Opfer an die Geister erklärt, wodurch man deren schädliches Wirken abwehren will (Familienfeste der Griechen und Römer, Berlin 1901, S. 1 ff. 5. 8. 12. 98).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Vgl. z. B. Piger in der Zeitschrift des Vereins für Volkskunde vi, 259. — Das Lärmen und Schießen bezweckt die Vertreibung der bösen Geister: Paullinus a S. Bartholomaeo, Systema Brahmanicum, p. 27. Oldenberg, Rel. des Veda 271. 491. 494. 582, Anm. 1. Caland, Die altind. Todten- und Bestattungsgebrünche 171. Скооке i, 23. 28. 141. 167 ff. und sonst oft. Campbell, Ind. Ant. 25, 35 ff. Liebrecht, Zur Volkskunde 319, Nr. 53. E. H. Meyer, Deutsche Volkskunde 177. Wuttke, Der deutsche Volksaberglaube<sup>2</sup> § 563. Rohde, Psyche i, 272, Anm.; ii, 77, Anm. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> L von Schroeder. Die Hochzeitsbrünche der Esten, S. 68 ff. — Man hat vermutet, daß durch das Unterschieben einer falschen Braut der böse Blick von der wahren Braut abgelenkt werden soll; siehe Crooke II, 8. Vgl. auch Weinhold, Die deutschen Frauen<sup>2</sup> 1, 385.

Verhüllung der Braut; das obligate Weinen der Braut; das (gewaltsame) Heben der Braut über die Schwelle des Hauses. Über letzteren Punkt noch einige Worte zu sagen, dürfte nicht ganz überflüssig sein.3 In Rom wurde die Braut von den Brautführern über die Schwelle des neuen Hauses gehoben; die Pronuba erinnerte daran, daß sie die Schwelle nicht mit dem Fuße berühren dürfe. Das Nichtberühren der Schwelle wird auch in indischen Quellen erwähnt.4 Zur Erklärung der römischen Sitte haben schon die Alten verschiedene Vermutungen aufgestellt. Nach einigen wäre es ominös gewesen, wenn die Braut an der Schwelle anstieße - an der Schwelle anzustoßen, galt für besonders unheilvoll<sup>5</sup> -; eine andere Deutung ist diese: man mußte die widerstrebende Jungfrau mit Gewalt ins Haus bringen. Rossbach entscheidet sich für die zweite Deutung. ,Die Jungfrau trat gezwungen in die Ehe, sie mußte aus dem Schoße der Mutter geraubt und mit Gewalt fortgeführt werden (vgl. Rossbach S. 329). An der Türe des Hauses widerstrebte sie noch einmal, die Brautführer, die sie am Arme hielten, mußten sie

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> v. Schroeder a. a. O., S. 72 ff, besonders S. 77. Siehe dagegen Diels, Sibyllinische Blätter 48. 122; Samter, Familienfeste 47 ff. (nach dem armenischen Ritus wurde auch der Bräutigam verhüllt, S. 49. Anm. 1); Schrader, Reallexikon 355; namentlich aber Oldenberg, Rel. des Veda 401, Anm. 1. Wellhausen, Reste arabischen Heidentums 146. Crooke II, 47. Campbell, Ind. Ant. 25, 248 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> WINTERNITZ, Hochzeitsrituell 43. HILLEBANDT, Ritualliteratur S. 2 f. Siehe dagegen C. N. Starcke, Die primitive Familie (1888), S. 230 ff. E. Grosse, Die Formen der Familie 107. Einen von den Gründen, weshalb eine Braut klagt und jammert, gibt Bāṇa im Harṣacarita mit dürren Worten an (p. 162, 13 ed. Bomb.). — Man könnte das Weinen der Braut ebensogut mit dem Brautkauf, wie mit dem Brautraub, in Verbindung bringen; siehe Globus 82, 274.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Das bei der Erörterung dieses Punktes von mir als bekannt vorausgesetzte Material findet man bei Rossbach, Untersuchungen über die römische Ehe 359 ff.; L. v. Schroeder, Hochzeitshrünche der Esten 88 ff.; Winternitz, Hochzeitsrituell 72; Hillebrandt, Ritualliteratur 68.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Winternitz zu Āpastamba 6, 9 (Hochteitsrituell, S. 72). Auch das Emporheben der Braut kommt vor: unmathya Pāraskara i, 8, 10, das Jayarāma mit utthāpya erklärt (Ind. Studien v, 352; unmathya bedeutet sonst, nach Böhtlingk im Petersburger Wörterbuch, "mit Gewalt").

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Riess in Pauly-Wissowas Real-Encyclopadie 1, 48, 91.

mit Gewalt hineintragen' (Rossbach S. 360; vgl. 330. 351). Rossbach bringt also die römische Sitte mit dem Frauenraub in Verbindung, und Schroeder 92 ist geneigt, ihm beizustimmen. Auch Lubbock, Entstehung der Civilisation 98 — wohl unabhängig von Rossbach — sieht in der Sitte, die Braut über die Türschwelle zu heben, einen Rest der Ehe durch Raub.¹ Ihm folgt Kulischer (Zeitschrift für Ethnologie x, 205). Noch O. Schrader sagt in seinem Reallexikon der indogermanischen Altertumskunde (1901) S. 357: 'Eine sichere Erklärung dieser Bräuche (nämlich des Hebens der Braut über die Schwelle und des Niedersitzens auf einem Fell) ist nicht möglich. Das Heben und Tragen der Braut faßt man als Überrest der alten Rauhehe auf.'

Wenn es sich nur um die Erklärung der römischen Sitte handelte, so könnte man die Auffassung von Rossbach und Lubbock vielleicht gelten lassen. Überblicken wir jedoch die Hochzeitsbräuche bei verschiedenen andern Völkern, so finden wir, daß auch der Bräutigam "gehoben" wird, nicht nur die Braut. Estnischer Aberglaube bei Grimm, Deutsche Mythologie" S. cxx, Nr. 9: Gleich nach geendigter Trauung hebt der Stärkste" unter den Anverwandten oder Gästen den Bräutigam und die Braut in die Höhe, um dadurch ihr Eheglück zu vermehren. Nach Grimm, Deutsche Rechtsaltertümer 433 versichert Loccenius, daß ehedem in Schweden der Bräutigam von den Brautführern in die Höhe gehoben wurde. Aus Salsette wird berichtet: When the bridegroom is bathed, his maternal uncle lifts him and carries from the mandap into the house. So also the bride is bathed on Tuesday, that is, the second day of the wedding, in the mandap, and lifted by the bridegroom, over the

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Es ist wunderbar genug, daß Lubbock eine solche Ansicht aufstellen konnte. Zieht er doch — anders als Rossbach — verwandte Gebrüuche (bei den Rothäuten von Kanada, den Chinesen und Abessiniern) mit in seine Betrachtung hinein (S. 71. 98). Bei diesen Völkern ist von einem (gewaltsamen) Heben der Braut über die Türschwelle keine Rede. Rossbach andererseits steht offenbar allzusehr unter dem Bann der Stelle, die er S. 360, Anm. 1216, aus den Quaestiones Romanae des Plutarch anführt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. den drdhapurusa bei Pāraskara, Grhyasūtra 1, 8, 10.

threshold (Ind. Ant. 28, 117). Mehr Fälle der Art aus dem heutigen Indien bei CAMPBELL, Ind. Ant. 24, 316. Die von mir angeführten Fälle genügen, um zu zeigen, daß sich das Heben des Bräutigams (über die Schwelle des Hauses) ebenso findet, wie das Heben der Braut. Damit fällt aber Rossbachs und Lubbocks Erklärung zu Boden. Übrigens hat bereits Winternitz, Hochzeitsrituell 72, gegen die Erklärung von Rossbach Stellung genommen. Nur betont Winternitz, meines Erachtens, bei seiner Behandlung der Frage zu einseitig das Nichtbetreten der Schwelle: "Man kann kaum in Zweifel sein, welche Bedeutung das Nichtbetreten der Schwelle hatte. Es konnte nur die Absicht sein, dem Zauber, der sich an die Schwelle heftete, zu entgehen." Für mich ist das Wesentliche bei der fraglichen Handlung nicht das Nichtberühren der Schwelle, sondern das Heben oder Tragen. Ich sehe in dem Nichtberühren der Schwelle. in der Warnung: ,Tritt nicht auf die Schwelle (dehalim madhisthah Hiranyakeśin 1, 22, 6) ein sekundäres Moment.2 Möglich wäre es auch, daß ,die Schwelle nicht berühren' ursprünglich nichts anderes bedeutet als: (über die Schwelle) ins neue Haus hinein getragen werden. Dem sei wie ihm wolle; die alte Sitte bestand bei den Römern, und doch wohl auch bei den Indern, darin, daß die

Ahnlich äußert sich Winternitz, Ind. Aut. 28, 79: The threshold is, like the cross-roads, a favourite haunt of the evil spirits. Hence a bride is forbidden—in India as well as in ancient Rome—to tread upon a threshold

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ich berühre mich hier nahe mit Rossbach 360 f.: "Das Heben über die Schwelle war eine bloße Form, an die sich, nachdem der ursprüngliche Sinn verloren gegangen war, ein anderes Moment anschloß: man fürchtete eine übele Vorbedeutung durch das Anstoßen des Fußes" — Auf dem indischen Boden ist das "Nichtberühren der Schwelle" am wenigsten auffällig, denn da wo es vorkommt — bei Äpastamba und Hiranyakesin — wird die Braut nicht über die Schwelle gehoben, sondern der Bräutigam läßt die Braut ins Haus eintreten (prapädayati; vgl. Kaus. 77, 20). Noch ein zweites sekundäres Moment hat sich in Indien zu dem Nichtberühren der Schwelle gesellt: das Antreten mit dem rechten Fuße (Winfernitz 71; daksinam pädam agretihara Hiranyakesin 1, 22, 6). Auch bei der Zeremonie der sieben Schritte muß die Braut den rechten Fuß voransetzen (vgl. z. B. Hiranyakesin 1, 20, 10). Wer sich auf eine Reise begibt, muß mit dem rechten Fuße antreten (Kaus. 50, 1; vgl. Kesava zu Kaus. 77, 3): daher prathamaculitadaksinacaranah Harsacarita 63, 15. Vgl. noch Caland, ZDMG. 53, 210, Nr. 17.

Braut nicht über die Schwelle schreiten durfte, sondern darüber gehoben werden mußte. Plut. Romul. 15 Sintenis: διαμένει μέχρι νῦν τὸ τὴν νύμρην αὐτὴν ἀφ' αύτῆς μὴ ὑπερβαίνειν τὸν οὐδὸν εἰς τὸ δωμάτιον, ἀλλ' αλρομένην ελερέρεσθαι. Also ganz in Übereinstimmung mit dem altenglischen Brauche: There was an ancient superstition that the bride was not to step over the threshold in entering the bridegroom's house, but was to be lifted over by her nearest relations (Brand, Observations on popular antiquities II, 104). Daß es in erster Linie auf das Heben oder Tragen der Braut ankommt, lehrt uns eine Vergleichung der Hochzeitsgebräuche verwandter und unverwandter Völker. Man sehe die estnischen und finnisch-ugrischen Gebräuche bei Schroeder 88 ff., wo das Nichtberühren der Schwelle nirgends erwähnt wird; ferner Schroeder 92; Lubbock, Entstehung 71; Post, Grundriß der ethnologischen Jurisprudenz 1, 266; Grimm, Deutsche Rechtsaltertümer, vierte Ausgabe (1899) 1, 598. Besonders sei noch auf den nordfriesischen Brautheber, bridlefstr, aufmerksam gemacht (Weinhold, Die deutschen Frauen? 1, 410 f.), sowie auf den Ausdruck in altum tolli, den der Kirchenschriftsteller Optatus Milevitanus gebraucht.1 Das Heben an sich war augenscheinlich eine feierliche, bedeutsame Handlung. Personen, die man feiern oder ehren wollte, wurden in die Höhe gehoben:2 so bei der Hochzeit die Braut und, wie wir gesehen haben, auch der Bräutigam. Man denke ferner an die Schilderhebung bei den Germanen: Grimm RA.1 234 ff.; vgl. ebenda S. 433, wo Grimm mitteilt, daß bereits Pierre Pithou (xvi. Jahrh.) die levatio imperatoris und die levatio novae nuptae zusammengestellt hat. Grimm selbst sträubt sich gegen diese Zusammenstellung: und doch spricht er in der Deutschen Mythologie<sup>2</sup> S. 845 von gefeierten Wesen (Königen, Bräuten), die emporgehoben und herumgetragen werden.3 Man vergleiche

 $<sup>^1</sup>$  De schismate Donatistarum vi, 4, zitiert von Rossbach S. 360, Anm. 1215 (wo man repetitur für reperitur lese).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Eine eigentümliche Erklärung des Brauches bei Campbell, *Indian Antiquary* 24, 316 (The object of lifting appears to be to lessen the risk of spirits entering the person lifted); 25, 251.

<sup>3</sup> Vgl. zu dieser Stelle Grimm, Kleinere Schriften vii, 10.

noch Campbell, Ind. Ant. 24, 316 f.; Brand, Observations 1, 106 f. (Lifting on Easter Holidays). Gehört auch das Aufheben (tollere, ἀναιρεῖσθαι) der Neugebornen 1 hierher?

Mag man nun bei der Erklärung des indisch-römischen Brauches mit Winternitz das Nichtberühren der Schwelle besonders betonen, oder mag man das Heben der Braut für die Hauptsache halten: gewiß ist, daß das Heben der Braut über die Schwelle des Hauses aus der Reihe der "Raubzeremonien" gestrichen werden muß. Nicht anders steht es meines Erachtens mit einem andern Überlebsel der Raubehe, mit dem Aufhalten des Brautzuges.<sup>2</sup> Ich habe jedoch nicht die Absicht, hier zu erörtern, wie ich diese sehr weit verbreitete Zeremonie auffassen möchte.<sup>3</sup> Ich behalte mir das für eine andere Gelegenheit vor. Für jetzt will ich nur eine in einem Grhyasütra vorgeschriebene Handlung ausführlich besprechen, die man mit dem Aufhalten des Brautzuges in Verbindung gebracht hat.

### Apastambīya Grhyasūtra 5, 23-24.

Apastamba 5, 19 ff. schildert den Aufbruch (prasthāna) vom Hause der Braut und die Reise des jungen Paares in die neue Heimat.<sup>4</sup> Der Wagen wird aufgestellt; die Zugtiere werden angeschirrt, zuerst das rechte, dann das linke. Die Gattin besteigt den Wagen (19—22). Hierauf 'breitet er zwei Fäden oder Schnüre quer über die beiden Wagengleise (in denen die Räder gehen sollen; yayor vartisyete rathacakre tayor vartmanok, Haradatta), und zwar

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Grimm, RA. 455. E. H. Meyer, Deutsche Volkskunde 102. Das in die Höhe Heben eines Knaben nach dessen Geburt als Ausdruck der Freude anzusehen: Вöнтымск, ZDMG. 44, 495.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Winternitz, Hochzeitsrituell S. 3 f.; L. v. Schroeder, Hochzeitsbräuche, 110 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Beachte E. H. Meyer, Deutsche Volkskunde 168 f.; nach S. 174 desselben Werkes wäre die Sitte, den Brautwagen durch ein vorgespanntes Seil aufzuhalten, ein Überlebsel der Ehe durch Kauf.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Literatur: Ausgabe des Āpastambīya Gṛḥyasūtra von Winternitz, S. 7 f. (Text), 51 f. (Kommentar). Übersetzung im Horhzeitsrituell 22 f., Bemerkungen dazu S. 66 ff. Oldenbergs Übersetzung in den Sacred Books of the East xxx, 261 f. R. Schmidts Übersetzung in seinen Beitrügen zur indischen Erotik 685.

einen dunkelblauen Faden über das rechte, einen roten Faden über das linke Gleis. Über diese beiden Fäden fährt er hin (23—24). Bei allen diesen Handlungen werden Sprüche hergesagt.

In den Erläuterungen, die Winternitz seiner Übersetzung von Apastamba 5, 23 f. beigegeben hat (Hochzeitsrituell 67 f.), bezeichnet er Blau und Rot - die Farben der Schnüre - als Hochzeitsfarben3 und verweist dazu auf Rochholz, Glaube und Brauch II, 243 ff.; Simrock, Handbuch der deutschen Mythologie 2 595; Weinнодь, Die deutschen Frauen 2 1, 388. ,Das Hinwegfahren über die Schnüre' - sagt Winternitz weiter - , erinnert lebhaft an das Aufhalten der Braut, das bei so vielen Völkern Europas üblich und ein Überlebsel des Brautraubes ist.' Was unter dem Aufhalten des Brautzuges zu verstehen ist, wird an einigen Beispielen gezeigt. Die Hemmnismittel, bestehend in Bändern, Stricken, Ketten oder Stangen, die zuweilen mit einem roten Bendel verziert sind, müssen vom Bräutigam oder von der Braut durchschnitten, durchhauen werden; oder, wie ich nach Schroeder 110 ff. hinzufügen möchte, der Bräutigam muß sich durch eine Spende freien Durchzug erkaufen.4

Winternitz vergleicht also die von Apastamba vorgeschriebene Handlung mit dem in Europa üblichen Aufhalten des Brautzuges und sieht darin einen Rest des alten Brautraubes. Dieselbe Auffassung hat Winternitz vorgetragen in der mir nicht zugänglichen Abhandlung "On a comparative study of Indo-European customs" (Transactions of the International Folk-Lore Congress, London 1891, p. 268 seq.): in seiner Ausgabe des Mantrapāṭha, or, the

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ap. 5, 23 scheint vartman als Femininum gebraucht zu sein (Winternitz, Hochzeitsrituell 14). Ist vielleicht dist zu daksinasyām und uttarasyām zu ergänzen?

 $<sup>^2</sup>$   $abhiy\bar{a}ti;$  Haradatta:  $upari~y\bar{a}ti.$   $O_{\rm LDENBERG}$  übersetzt: he walks on these (threads).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ich komme auf diese Hochzeitsfarben am Schluß dieses Aufsatzes zurück.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Durch Verabreichung eines Geldstückes macht sich der Bräutigam den Weg frei: Deutschmährischer Hochzeitsbrauch nach Piger, Zeitschrift des Vereins für Volkskunde vi. 259, vgl. S. 256. Ähnlich bei den Malaien nach Winternitz. WZKM. xiv. 260.

prayer book of the Apastambins, Oxford 1897, p. XLII, wo er sagt: 'Apastamba prescribes it (i. e. the mantra nīlalohite bhavataḥ) for the wedding ceremony, which I believe to be identical with the European custom of barricading the bridal procession;' und in der Wiener Zeitschrift für die Kunde des Morgenlandes XIV (1900), 260. An WINTERNITZ hat sich HILLEBRANDT angeschlossen in den Mittheilungen der schles. Gesellschaft für Volkskunde, Jahrgang 1894/95, Heft I, S. 39 f. und in seinem Buche über die Ritualliteratur (Bühlers Grundriss III, 2) S. 3.

Allein gegen die Auffassung von Winternitz spricht zunächst die folgende Erwägung. Winternitz nimmt, wenn ich ihn recht verstehe, an, daß mit den beiden Fäden, die über die Wagengleise gebreitet werden, ursprünglich dem Bräutigam der Weg verlegt werden sollte. Dann müßte das Hinbreiten der Fäden, das sütraryavastaranam, etwa von Freunden oder Verwandten des Bräutigams ausgeführt werden, die den Bräutigam necken, aufhalten, ein Lösegeld von ihm erpressen wollen. Aber das Subjekt des Satzes sütre vartmanor vyavastruāti Āpast. 5, 23 ist doch ohne Zweifel<sup>1</sup> entweder der Brautigam selbst oder, vielleicht, der begleitende, voranschreitende Priester (vgl. Kauś. 77, 2). Wir können uns nicht denken, daß eine Handlung, die ursprünglich das Aufhalten des Brautzuges bezweckte, von dem Bräutigam oder von dem Priester vorgenommen wird. Oder sollte die ursprüngliche Handlung bis zu dem Grade bei Apastamba verdunkelt worden sein, daß der Bräutigam an die Stelle derer getreten ist, die den Brautzug aufzuhalten bestrebt sind?

Wenn wir zu einer richtigen Auffassung der von Apastamba vorgeschriebenen Handlung gelangen wollen, so müssen wir meines Erachtens vor Allem die Farben der Fäden, die über die Gleise gelegt werden, ins Auge fassen. Die Fäden sollen nīla (dunkelblau, schwarzblau) und lohita (rot) sein. Dieses Farbenpaar kommt auch sonst häufig vor. So wird Rudra, ein schrecklicher, gefürchteter

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Siehe jedoch Gobhilagrhyasütra herausgeg, von Knauer, Heft II, S. 119 ff.

Gott, 1 ,blaunackig' und ,hochrot' genannt 2 im Satarudriya Vāj. S. 16, 7. Anderswo heißt es: 3 ,Blauschwarz ist sein Bauch, rot sein Rücken.' Beim Nirrtizauber wird ein blaues Unterkleid und ein rotes Oberkleid angezogen (Kauśikasūtra 18, 17). In Südindien sah Graul einen Zauberer, der einen Mantel mit roten und blauen Streifen und dazwischen genähten Verzierungen trug (Reise nach Ostindien III, 300). Weiteres bei Rochholz, Deutscher Glaube und Brauch im Spiegel der heidnischen Vorzeit II, 243. 278 ff.; WILHELM Schwartz, Ursprung der Mythologie, S. 62.

Am häufigsten erscheint — auf indischem Boden — das Farbenpaar Blau und Rot in dem Kompositum nīlalohita. Siehe die Stellen bei Böhtlingk-Roth unter nīlalohita, bei Bloomfield in seiner Übersetzung ausgewählter Hymnen des Atharvaveda, Sacred Books of the East 42, 395. 567. 587 und bei Caland, Altindisches Zauberritual (Amsterdam 1900) S. 36 Anm. 12; vgl. auch Caland, Die altindischen Toten- und Bestattungsgebräuche S. 103. 105 (Anm. 377). 145. So wird zunächst Rudra als blaurot be-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> PISCHEL, ZDMG, 40, 120. GELDNER, Vedische Studien III, 118, 139. MACDONELL, Vedic Mythology, p. 75.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Blaunackig (nīlagrīva) oder blauhalsig (nīlakaņtha) heibt Rudra-Śiva angeblich, weil er das Gift kālakūţa oder hālāhala verschluckt hatte.

 $<sup>^3</sup>$ Atharvaveda xv, 1, 7, zitiert und übersetzt von Oldenberg,  $\it Die$  Religion des Veda, S. 217.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Vgl. noch Kathakagrhyasütra 31 kesapaksan sannahyati ndalohitena sutrena (zitiert von Caland GGA, 1897, 283). Herr Dr. Caland macht mich noch aufmerksam auf Baudhäyana Śrautasütra v, 17 (purodūšān) ndalohitābhyām sūtrābhyām vigrathya.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Rudra-Śiva heißt blaurot, weil er am Halse blau und am übrigen Körper rot ist: Sāyaṇa zu Taitt. S. 19, 5, 10, 1; Mahādhara zu Vaj S. 16, 47. Nach Svāmin bei Mallinātha zu Kumāras 2, 57 soll Śiva am Halse blau, an den Haaren rot sein. Wieder anders Rāyamukuṭa zum Amarakośa, Svangavarga 33 (35). Nach Kāṭayavema zu Śak. 199 (Williams) heißt Śiva nālalohita, weil er auf der linken Seite blau, auf der rechten Seite rot ist. — In der Legende von der Erschaffung des Rudra (Rudrasarya), die in verschiedenen Purāṇa erzählt wird, wird der ursprünglich namenlose Rudra, ehe er seine acht Namen von Brahman erhält, zunächst nur als kumāro nīlalohitaḥ bezeichnet. Mārkaṇḍeyapurāṇa 52, 1 ff. Viṣṇupurāṇa 1, 8, 1 ff. Vayupurāṇa 27, 1 ff. Vgl Bhāgayatapurāṇa 11, 12, 7 ff; Hillebbander, Vedische Mythologic 11, 205 f.

zeichnet im Satarudriya Vāj. S. 16, 47 (= Taitt. S. 1v, 5, 10, 1; Maitr. S. 11, 9, 9). In der späteren Literatur ist Nīlalohita ,der Blaurote' geradezu ein Name des Gottes Siva, z. B. bei Kālidāsa und Bāņa (Harşacarita 226, 9). Häufig finden wir nīlalohita in Verbindung mit sūtra; gewöhnlich im Dual nīlalohite sūtre ,ein blauer und ein roter Faden' (siehe Dārila zu Kauś. 32, 17. 40, 4). Die nīlalohite sūtre kommen im Zauberritual, im Grhya- sowie im Śrautaritual vor und dienen in der Regel dazu, irgend etwas zu umwickeln oder festzuknüpfen. Ohne Zweifel ist es eine Zauberhandlung, die mit den blauen und roten Fäden vorgenommen wird. Die Stelle Apastamba 5, 23 bildet sicherlich keine Ausnahme: auch hier wird irgend ein Zauber getrieben. Da es sich aber an dieser Stelle nicht um das Festbinden eines Gegenstandes handelt, sondern um das Hinbreiten eines blauen und eines roten Fadens, so haben wir die Bedeutung der Farben Blau und Rot im Zauberwesen festzustellen. Zu welchem Zweck mußten die Fäden blau und rot gefärbt sein? Welche Wirkung versprach man sich von diesen Farben? Die Antwort auf diese Frage ergibt sich aus einer Stelle des Atharvaveda und aus einer Stelle des Kausikasūtra. Wir beginnen unsere Betrachtung mit der letzteren.

Unter den auf den Krieg bezüglichen Handlungen (sāmgrāmi-kāṇi karmāṇi Kauś. 14, 1 ff.), unter den Zauberhandlungen, die vorgenommen werden, um ein feindliches Heer zu erschrecken und in die Flucht zu jagen, wird die folgende vorgeschrieben: Nördlich vom Feuer schlägt er einen Zweig von rotem Aśvattha (in die Erde) ein, umwickelt den Zweig mit einem blauen und einem roten Faden und wirft ihn nach Süden fort mit Hersagung der Zauberformel nīlalohitenāmān. Die Formel ist Atharvaveda viii, 8, 24, d und lautet vollständig nīlalohiténāmān abhyāratanomi mit Blau und Rot bedecke ich jene (die Feinde). Der Hymnus AV. viii, 8 handelt von

 $<sup>^1</sup>$  Kausikasütra 16, 20; übersetzt von Bloomfield SBE, 42, 582 f., von Caland Zauberritual S, 36, von Hillebrandt, Ritualliteratur S, 176

 $<sup>^2</sup>$  Bloomfield (SBE, 42, 120): envelop; Caland: umstricke; Hillebrandt: überspanne.

den Hindernissen, die man einem anrückenden Feinde in den Weg legt,¹ in dem Glauben, ihn dadurch schrecken und besiegen zu können. Zu diesen Hindernissen oder Schreckmitteln gehören ein verfaulter Strick, Rauch, Feuer, Netze² u. s. f., schließlich auch ein blauer und ein roter Faden, wenn man, im Anschluß an Kauś. 16, 20, sūtreṇa zu nīlalohiténa AV. viii, 8, 24 ergänzt.³ Letzteres tut Bloomfield, denn er sagt SBE. 42, 567 (vgl. 395): red and blue threads are spread out against enemies in AV. viii, 8, 24. Diese Auffassung Bloomfields⁴ hat viel für sich. Dennoch ist die Ergänzung von sūtreṇa zu nīlalohiténa vielleicht nicht notwendig; nīlalohitá bedeutet zunächst nur (die Farben) Blau und Rot.⁵ Dies scheint mir aus AV. xv, 1, 7—8 zu folgen, wo vom Rudra gesagt wird:⁶ 'Blauschwarz ist sein Bauch, rot sein Rücken. Mit dem Blauschwarz bedeckt er den Feind und Nebenbuhler; mit dem Rot trifft er den,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bloomfield, The Atharvaveda (Bühlers Grundriss II, 1, B) p. 75; Sacred Books of the East 42, 582. Geldner, Vedische Studien I, 139 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Aus Hanf; Kausikasūtra 16, 16. Der Hanf hat eine übelabwehrende Bedeutung; Atharvaveda II, 4, 5. M, 6, 15.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> An dem Singular nehme man keinen Anstoß. Unter einem nīlalohitaṃ sūtram wird eine Schnur zu verstehen sein, die aus einem blauen und einem roten Faden (oder aus mehreren dgl.) zusammengeflochten ist. Siehe Caland, Toten- und Bestattungsgebräuche S. 105, Anm. 377, und vgl. Ciris 371 Terque novena ligans triplici diversa colore Fila.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> So lautet die Übersetzung von AV. vIII, 8, 24, d bei Bloomfield, SBE. 42, 120: Those yonder do I envelop in blue and red.

<sup>6</sup> OLDENBERG, Die Religion des Veda, S. 217.

der ihn haßt. Vgl. auch Stellen wie AV. 1, 22, 2 mit roten Farben umdecken wir dich rings. 1

Was mit den Schlußworten von AV. vIII, 8, 24 vorgenommen wird oder vorgenommen werden soll, ist ein feindlicher Zauber, ein abhicāra.<sup>2</sup> Das Zaubermittel, das zur Anwendung kommt, ist die blaue und die rote Farbe, irgend ein Gegenstand, der diese Farben trägt. Blau und Rot sind Zauberfarben. Hierauf zuerst nachdrücklich hingewiesen zu haben, ist, meines Wissens, das Verdienst Bloomfields.<sup>3</sup>

Kehren wir zu Āpastamba 5, 23 zurück. Wie man z. B., nach dem Kauśikasūtra, mit Ingida-Öl bestrichene Stricke aus Hanf und Munja-Gras auf den Weg streut, den das (feindliche) Heer (voraussichtlich) nehmen wird, so breitet man nach Āpastamba zwei Fäden von blauer und roter Farbe über die Gleise, in denen die Räder des Wagens gehen sollen. Die nīlalohite sūtre haben eine übelabwehrende, apotropäische Bedeutung; die Handlung, die vorgenommen wird, ist ein Abwehrzauber (siehe Oldenberg, Religion des Veda 484 ff.). Das sūtravyavastaraņam dient zur Beseitigung der Hindernisse, die sich der Brautfahrt entgegenstellen könnten (vighnanivāraṇāya), zur Vertreibung der feindlichen Geister, εἰς ἐπέλαστν τῶν ἐχιμόνων, wie ein Grieche sagt.

<sup>1</sup> Hier handelt sichs allerdings nicht um einen feindlichen Zauber.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Geldner, Vedische Studien III, 131 n., 138 f.; Hillebrandt, Ritualliteratur S 174 ff.; Bloomfield, The Atharvaveda p. 65, 75.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Bloomfield, Sacred Books of the East 42, 395: The compound nītalohitā is connected with sorcery from the first; p. 567: The combination of the colours blue and red is associated everywhere with hostile witcheraft; p. 587: From the time of RV. x, 85, 28 onwards 'blue and red' are magic colours. Siehe jetzt auch Winterniz, Ind. Ant. 28, 75: Blue and red are magic colours both in German and in Hindu sorcery. Nach Rochholz. Glaube und Branch II, 280 wird roten und blauen Wildfrüchten magische Wirkung beigelegt

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> senāhrameşu vaputi Kauś. 14, 28 (vgl. Keśava zu 16, 16); Caland, Altindisches Zauberritual S. 30. Siehe auch Aitareyabrāhmaņa xu, 11, 7. Grimm, Deutsche Mythologie<sup>2</sup> 373.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Photius bei Rohde, Psyche<sup>2</sup> in 73, n. Möglich wäre es auch, daß mit den Fäden ein Binden oder Bannen alles dessen, was sich einer glücklichen Fahrt entgegenstellen könnte, beabsichtigt wird: wir hätten es dann mit einer Art von Bindezauber zu tun. Indessen möchte ich eine solche Auffassung nicht befürworten.

Nun hat aber Winternitz, Hochzeitsrituell 68 ,das Hinwegfahren über die Schnüre' bei Apastamba 5, 24 besonders betont. Indessen wenn man das Hinbreiten der Schnüre so auffaßt wie ich es vorgeschlagen habe, so ist das Darüberwegfahren sicher nicht mehr auffällig. Die Fahrt kann stattfinden, wenn das Übel abgewehrt ist. Es kommt hinzu, daß sich etwas ganz Ähnliches auch bei einer Handlung vorfindet, die im Manavagrhvasütra 1, 14, 1 ff.1 geschildert wird und wie eine Variante von Apastamba 5, 23 f. aussieht. "In der Abenddämmerung des anderen (auf die Hochzeit folgenden) Tages 2 soll er sie ins Haus bringen. Mit dem Spruche prati brahman steigt er vom Wagen herab. Vom Vorraum des Hauses her begrüßt man (das Paar) mit glückverheißenden Dingen und Worten. Vom Wagen bis zum Hause streut er (der Priester; adhvaryuh, Komm.) eine ununterbrochene Reihe von Ulapagräsern. d. h. von Darbhagräsern, deren Spitzen nach Osten<sup>3</sup> gerichtet sind (Kommentar). Mit dem Spruche yesv adhyeti geht er darüber4 hin. CALAND, ZDMG. 51, 133 bemerkt dazu unter anderem: "Der Zweck, den man durch das Streuen der ulaparājī . . . . . erreicht, ist demgemäß, daß der Neuvermählte in direkte Verbindung mit seinem Hause gebracht und unterwegs, zwischen dem Wagen und dem Hause, keinen schädlichen Einflüssen ausgesetzt wird (die Sperrung der letzten Worte rührt von mir her). Es scheint in der Tat. daß die beim Eintritt ins Haus (grhapravesa) ausgebreitete ulaparājī

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> CALAND, Das Betreten des Hauses durch die Jungvermählten, ZDMG. 51, 133 gibt eine Übersetzung dieses Abschnittes und zitiert eine Parallelstelle aus dem Kāṭhakagrhyasūtra. Eine Übersetzung auch bei Richard Schmidt, Beitrüge zur indischen Erotik S. 689 Über die Trennung der Sūtras im Mānavagrhya 1, 14, 4—5 vgl Knauers Ausgabe S. 23 n. und Caland GGA. 1898, 65.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Siehe Winiernitz, Hochzeitsrituell S. 71.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> prāgagrān darbhān. Oft so; vgl. Geldner, Vedische Studien i, 153. Ulapa mit śuṣkadarbha erklart in der Vaijayantī zu Hir. i, 4, 22 bei Schwab, Das altindische Tieropfer S. 43. Das Darbhagras ist, wie andere Grasarten, heilig (śānta, faustus, Kauś 8, 16) und zauberkräftig: Вьоомень, SBE, 42, 480; Свооке, Popular religion ii, 29 f.; Самрвель, Ind. Ant. 24, 226 ff., 25, 251

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> tayā (ulaparājyā) abhyapaiti Mānavagrhya; tayā pravišati Kāṭhakagrhya; vgl. te (vūtre) abhiyāti Āpastamba 5, 24.

dieselbe Bedeutung hat, wie die nīlalohite sūtre bei Apastamba: eine übelahwehrende. Wie dem auch sei: die nīlalohite sūtre bezwecken nicht das Aufhalten des Brautzuges und können also auch nicht als ein Überlebsel des Brautraubes gedeutet werden; im Gegenteil, sie sollen den Weg frei machen für eine glückliche Brautfahrt. Die Furcht vor bösen Geistern ist es, die die von Apastamba vorgeschriebene Handlung veranlaßt. Abergläubische Furcht vor Dämonen herrscht ja auch sonst überall bei der indischen Brautfahrt vor: Sprüche müssen hergesagt werden, wenn man bei einem Kreuzweg vorüberkommt - denn Kreuzwege sind der Ort für allen Zauberspuk 1 -, ebenso, wenn man einen Fluß passiert; u. s. f. 2 Ähnliches bei anderen Völkern: man vergleiche nur, was L. v. Schroeder, Hochzeitsbräuche 95 ff. von der Brautfahrt bei den Esten, Finnen, Lappen berichtet. Auch bei diesen Völkern finden wir das Hersagen von Beschwörungsformeln; hier finden wir Zauberhandlungen, wie z. B. das dreimalige Umreiten des Zuges u. dgl. mit dem offenbaren Zweck, "den Zug vor der Gewalt etwaiger böser Mächte zu schützen' a. a. O., 99. 101. 103, und das Beräuchern der Braut mit Thymian oder Bärlapp, um den üblen Folgen eines etwaigen Unfalls bei der Brautfahrt vorzubeugen S. 100. 104, was an einen nahe verwandten indischen Brauch erinnert.3 Und wie mit der Brautfahrt, so verhält es sich mit den übrigen Teilen des indischen Hochzeitsrituals: überall begegnen wir Zauberhandlungen, die den Zweck haben, böse Geister zu verscheuchen. 4 Ich beurteile die indischen Hochzeitsbräuche wie Olden-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Winternitz, Hochzeitsrituell S. 68. Oldenberg, Religion des Veda 267 f. Wuttke, Der deutsche Volksaberglaube, <sup>2</sup> § 108.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Mehr bei Haas, Ind. Stud. v, 327 ff., Hillebrandt, Ritualliteratur S. 67.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Man räuchert das neugeborne Kind, indem man kleine Körner, mit Senfsamen vermischt, über glühende Kohlen streut, zum Schutz vor den Dämonen (raksārtham); Hiranyakešin 11, 3, 7. Vgl. Wuttke, § 253. Rohde, Psyche 11, 75.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> WINTERNITZ. Ind. Ant. 28, 79: At all marriage ceremonies great care has to be taken to protect the bridal pair, especially the bride, from attacks of the demons. — Von einem übelabwehrenden Zweck der griechischen Hochzeitsgebräuche spricht Ferdinand Dimmler, Kleine Schriften II, 195. Vgl. auch Rohde, Psyche II, 72 f.

BERG, der in seiner Religion des Veda 462 f. schreibt: "Im Ganzen bewegen sich die Hochzeitsbräuche mehr auf dem Gebiet des Zaubers als auf dem des Opferkultus . . . . Die Verehrung der Götter steht bei diesen Riten mehr im Hintergrunde'. Teilt man Oldenbergs Standpunkt,1 nimmt man an, daß Furcht das Motiv ist, das die meisten Handlungen diktiert, so wird man in vielen Hochzeitsbräuchen, insbesondere in gewissen Nebenhandlungen, nicht mehr wie bisher so oft geschehen ist, Überlebsel der alten Raubehe oder etwa symbolische<sup>2</sup> Handlungen wittern, sondern man wird die Mehrzahl der Handlungen als das ansehen, was sie in Wirklichkeit sind, als Zauberhandlungen von übelabwehrender Bedeutung. Daß derartige Zauberhandlungen zugleich Glück, Wohlstand und Gedeihen herbeizuführen bestimmt und geeignet sind, bedarf keiner Ausführung. Auch die Geburtsriten tragen ganz denselben überwiegend zauberhaften Charakter wie die Hochzeit (Oldenberg 465). Es gilt, Mutter und Kind vor gefahrbringenden Dämonen, vor Krankheitsdämonen zu schützen; daher Zauberhandlungen und Zaubersprüche wie die von Pāraskara 1, 16 und Hiraņyakeśin 11, 3 überlieferten. Was schließlich das Bestattungsritual betrifft, so ist längst festgestellt,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. auch Oldenberg, 336 ff. 477. Schrader, Reallexikon der indogermanischen Altertumykunde 360 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Was ich von den Hochzeitsbräuchen der Inder sage, soll auch von denen anderer Völker gelten. - Warum mußte die römische Hochzeitsfackel aus dem Holz des Weißdorns verfertigt sein? Nach Rossbach, Unters. 225. 259 f. 339 wurde das Holz des Dornstrauchs gewählt, weil dieser, wie die Eiche, eine außerordentliche Menge von Früchten trägt; die Dornfackel wäre also ein Symbol der Fruchtbarkeit. Aber die spina alba (δάμνος) galt, wie Rossbach selbst angibt, als Mittel gegen Behexung; der Weißdorn verscheucht giftige Tiere und ώφελει πρὸς φάρμανα καὶ πρὸς ἀνθρώπους φαύλους . . . . καὶ πρὸς πόνον κεφαλής καὶ δαίμονας καὶ ἐπιπομπάς (Kuhn, Herabkunft des Feuers und des Göttertranks 237. Rohde, Psyche 1, 237 n.). Und weshalb wurden überhaupt Fackeln bei der Hochzeit — und auch sonst verwendet? Das beruht auf der Grundanschauung: "Die bösen Geister sind lichtscheu und fliehen daher jedes Feuer'; W. Kroll, Antiker Aberglaube, Hamburg 1897, S. 35; ROHDE, Psyche 1, 239 n.; Diels, Sibyllinische Blütter 47 f. — Nach Rossbach 281 f. bezeichnet das Flammeum der römischen Braut, wie das Kopftuch des Weibes überhaupt, die häusliche Sittsamkeit, Ordnung und Gebundenheit. Siehe dagegen Samter, Familienfeste 52, Anm. 4.

daß die meisten Handlungen nicht von dem Gefühl der Pietät eingegeben sind. sondern von der Furcht, der Verstorbene könnte als "Geist" wiederkehren und die Hinterbliebenen schädigen.¹ Das Motiv der Furcht ist es also, das sich wie ein roter Faden durch das gesamte häusliche Ritual hindurchzieht und die meisten Handlungen veranlaßt. Daher erklären sich die auf den ersten Blick befremdlichen Übereinstimmungen² in Einzelheiten zwischen dem Geburts-, Hochzeits- und Bestattungsritual.

Nach dieser Abschweifung, die nötig war, um zu zeigen, daß die bei Apastamba 5, 23 vorgeschriebene Handlung eine Zauberhandlung ist und auch nie etwas anderes gewesen sein kann, müssen wir zu der blauen und roten Farbe zurückkehren und mit BLOOMFIELD fragen: wie kommen diese Farben zu ihrer Bedeutung im indischen Zauberwesen? (Why, now, is blue and red fit for Hindu sorcery practices? SBE. 42, 567.) Eine Beantwortung dieser Frage glaubt Bloomfield S. 395. 567. 587 aus einer Stelle im Baudhāvanagrhyasūtra gewinnen zu können. Baudhāyana nämlich läßt den Mantra nīlalohite bhavatalı — denselben Mantra, den Āpastamba 5, 23 verordnet — beim Anbruch der Dämmerung<sup>3</sup> hersagen. Bloomfield hält es daher für möglich, daß nīlalohita ein symbolischer Ausdruck für Nacht und Tag ist (it is possible to conclude that this is the true source of the symbolism: day and night rendered concrete by these two colours, p. 395; vgl. Winternitz, Hochzeitsrituell, S. 12). Indessen ich kann mich mit dieser Auffassung Bloomfields nicht befreunden. Weit eher möchte ich glauben, daß Sāyaņa mit seiner Erklärung von nīlalohita in der bereits be-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Caland, Die altindischen Toten- und Bestattungsgebrüuche 171; Altindischer Ahnenkult 176 f. Hardy, Indische Religionsgeschichte (1898), S. 24. Schrader, Reallexikon S. 26. 82. Rohde, Psyche 1, 21. 32 und sonst.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ganz ähnlich beurteilt die entsprechenden Übereinstimmungen im griechischrömischen Ritual H. Diels, Sibyllinische Blätter 48 n.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Baudh. 1, 8 bei Winternitz. Hochzeitsrituell S. 6. 12. 67: athähorātrayoḥ sandhim īkṣamāṇām anumantrayate nīlalohite bhavataḥ . . . iti. Nach einer Mitteilung Calands lassen die besten ihm zugänglichen Handschriften des Baudhāyana das Wort īkṣamāṇām aus. Siehe auch Caland, Götting. Gel. Anzeigen 1897, S. 283.

sprochenen Stelle AV. 1V, 17, 4 den rechten Weg gewiesen hat. Sāyana erklärt hier nīlalohita mit "Feuer", da dieses "dunkelblau von dem aufsteigenden Rauch und rot von der Flamme ist' (vgl. Weber, Ind. Stud. п, 33 п., zu Satarudriya 7). Man könnte vielleicht auch, um nīla in nīlalohita "Feuer" zu erklären, mit Hopkins" an die kleinen bläulichen Flämmchen denken, die sich zuerst zeigen, wenn Holz angezundet wird. Allein wenn wir auch die Bedeutung "Feuer" für nīlalohita in der einen Stelle AV. IV, 17, 4 gelten lassen wollen, so ist doch kaum anzunehmen, daß nīla und lohita ihre Bedeutung als Zauberfarben von dem Rauch und der Flamme des (Zauber-) Feuers bezogen haben. Ich für meinen Teil halte überhaupt nilalohita nicht für einen symbolischen Ausdruck. Ich glaube vielmehr, daß Blau und Rot — jede einzelne dieser Farben für sich — aus irgend einem Grunde als Furcht und Schrecken erregende Farben, als Farben des Schauders und Entsetzens,2 als Zauberfarben galten, in Indien sowohl wie auch anderswo. Auf indischem Boden fand eine Vereinigung beider Farben zu dem Compositum nīlalohita statt. wobei nīla nur aus dem Grunde den Vorrang vor lohita behauptet, weil nīla das kürzere Wort ist (nach der Regel alpāctaram Pāṇini 11, 2, 34). Bei der folgenden Betrachtung setzen wir Rot voran.

Ich habe jetzt zu zeigen, daß Rot und Blau die von mir behauptete Geltung wirklich hatten oder auch noch haben. Ich unternehme es jedoch nicht, den Gegenstand zu erschöpfen. Nur das Wichtigste von dem, was von anderen gesammelt und von mir selbst beobachtet worden ist, versuche ich übersichtlich zusammenzustellen. In der Überschrift des folgenden Abschnittes ist der Ausdruck "Zauberfarben" nur der Kürze halber gewählt worden.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> American Journal of Philology iv, 179. Siehe auch Grimm, Deutsche Mythologie<sup>2</sup>, S. 162.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> So bezeichnet Hardy treffend die Farben des Rudra (*Indische Religions-geschichte* S 89). Siehe auch Oldenberg, *Religion des Veda*, S. 217.

## The god Indra and the Sāma-Veda.

By

#### Maurice Bloomfield.

In the Journal of the American Oriental Society, xxi. 50 ff., I endeavored to show that the epithet reisama, given to Indra eight times in the RV., is a rhythmical transformation of \*/rci-ṣāma, a possessive compound, meaning 'he for whom the sāman is sung upon the rc'. My revered friend, the Nestor of Indian philology, Otto VON BÖHTLINGK, has done me the honor to devote a special little article to the refutation of my suggestion, Berichte der Königl. Sächs. Gesellschaft der Wissenschaften, April 1901, p. 7 ff. He contents himself with the traditional interpretation 'like the rc', an epithet which really has no surface meaning when applied to a Vedic god. Dr. von Böhtlingk, however, suggests that the natives (Yāska and Sāyaṇa) correctly had in mind the notion that Indra is in reality such as the real (the Vedic stanzas) describe him to be. With due respect to the writer I cannot, in my turn, truthfully say that such an interpretation is either intrinsically likely, or that it can be extracted from a compound that is supposed to mean primarily like the rc'. The chief difficulty in Dr. v. Böhtlingk's mind seems to be the formal one that the rhythmical change of \*ici-ṣāma to ici-ṣāma would remove the second member so far from sāman that no Hindu would understand it.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. Chānd. Up. 1. 6. 1: iyam evark, agniķ sāma, tad etad etasyām rcy adhyūdham sāma, tasmād rcy adhyūdham sāma giyate.

Aside from the serene feeling of modern grammar and etymology that the natural processes of language are not hampered by such considerations, Professor Wackernagel draws my attention to fksama and fkṣama. These words occur VS. XIII. 56; TS. IV. 3. 2. 2; MS. II. 7. 19 (p. 104, l. 7); KS. XVI. 19; ÇB. VIII. 1. 2. 2. We are fortunate in being able to prove almost with mathematical exactness that these words are rhythmical modulations of fk-sāma and fk-ṣāma. The scholiast at TS. states distinctly that the word is a designation of a certain sāman (fkṣamam iti sāmaviçeṣaḥ); ÇB. speaks of it as the sāman called fksama (fksamam sāma . . fksamāt sāmnaḥ): a glance at the list of sāman-names, published by Benfey, Ind. Stud. III. 210, first column, shows that this is the sāman designated as fksāmnaḥ sāma whose author is reputed to be Vatsa Rksāman. The names of the sāman and its author are based upon the opening words of the text, fcam sāma yajāmahe, SV. 1. 369.

Of itself the question comes up, is there any special connection between Indra and the sāmans, such as would entitle him, and him alone, to the epithet rcīṣama? The word sāman and related words occur none too frequently in the RV. Five of the eight occurrences of rcīṣama are in the eight book, the pragātha-book (Oldenberg, ZDMG. xxxvIII. 445, 464); here is where we should expect to find it naturally enough; here also Indra figures most frequently in relation to the SV.:

tám arkébhis tám sámabhis
tám gāyatrāis carṣaṇáyaḥ
indram vardhanti kṣitáyaḥ (VIII. 16. 9).
éto nv indram stávāma
çuddhám çuddhéna sámnā (VIII. 95. 7).
indrāya sáma gāyata
viprāya bṛhaté bṛhát (VIII. 98. 1).
çrávat sáma gīyámānam
abhi rádhasā jugurat (VIII. 81. 5).
bṛhád indrāya gāyata
máruto vṛtrahántamam (VIII. 89, 1).

Outside of the eighth book we have:
éndro barhíḥ sídatu ...
sámabhir ṛkvó arcatu (x. 36. 5).
prá vo mahé (sc. índrāya) máhi námo bharadhvam
āngūṣyàm çavasānáya sáma (1. 62. 2).

See also 1. 173. 1, 2 and x. 93. 8.

In two of the passages cited (viii. 89.1; 98.1) the sāman called brhat 'loud' is sung for Indra. The brhat is indeed the most important and typical of the old and original sāmans. From the brhat all the sāmans are derived (brhatáh pári sāmāni . . . nírmitā), says AV. viii. 9. 4. The association of the brhat with Indra continues technically throughout the liturgical literature of the Yajur-Vedas and the Brāhmaṇas; e. g. VS. x. 11; xv. 11; TS. 1. 8. 13. 1; iv. 4. 2. 1; 12. 2; MS. n. 6. 10: 69. 15; n. 7. 20: 105. 4; n. 8. 9: 113. 12; m. 16. 4: 188. 4; KS. xv. 7; CB. v. 4. 1. 4; viii. 6. 1. 9. The word byhadvant, 'endowed with the sāman brhat', is therefore a familiar epithet of Indra: VS. vii. 22; TS. i. 4. 12. 1; vi. 5. 1. 3; MS. i. 3. 14: 35. 13; KS. IV. 5; CB. IV. 2. 3. 10; KC. x. 3. 20; ApC. XII. 15. 11; MC. II. 3. 5. 10. But also the other older and simpler sāmans with their popular names, such as rathaintara 'advancer of the chariot', çakvarī 'powerful', revatī 'giving riches', are familiary, though not exclusively bestowed upon Indra, VS. xxi. 23 ff.; MS. III. 11. 12; TB. II. 6. 19. 1 ff.; and TS. 11. 3. 7; MS. 11. 3. 7; KS. xII. 5.

I think that Indra's prominence in connection with the chant of the sāmans is just about expressed by the proportion of stanzas addressed to him in the Pūrvārcika, the foundation book of the SV., the so-called yoni-book. Of its 59 decads (daçati) 36 in the middle of the book are Indra's, flanked by 12 addressed to Agni at the beginning of the book, and 11 addressed to Soma at the end. Now both these divinities are in a high degree secondary and ancillary to the worship of Indra, since they need represent nothing more than the fire into which the soma-drink is poured in order to excite

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cf. Oldenberg, ZDMG, XXXVIII. 465.

Indra to his Herculean deeds. Without going so far as to say that the SV. owes its existence to Indra, we may safely assume that there is something special in Indra's character and Indra's performances which lifts his epithet icisama (concerning whose meaning we need no longer be anxious) above the plain of hap-hazard nomenclature. What I mean is, that the Veda could not on intrinsic grounds have called any other god but Indra icisama.

At this point the problem turns its face logically in the other direction: we cannot well ignore the question, does Indra, and do Indra's deeds, throw light upon the nature of the SV. itself?

The original designations of the various types of Vedic poetry are not Rig-Veda, Yajur-Veda, Sāma-Veda and Atharva-Veda, but rather real 'stanzes of praise', yajūnsi 'liturgical stanzas', atharvāngirasah 'blessings and curses', and sāmāni 'melodies'. The collection that goes by the name RV. contains not only real, but also athervānqirasah, as well as most oft the stanzas fundamental to the sāmans;2 the Atharva-Veda contains real and yajūnsi (adapted to its purposes), as well as atharvāngirasaḥ; and the Yajur-Vedas contain raḥ and atharvānqirasah, in addition to their main topic, the liturgical formulas. The subject matter of the Sāma-Veda is known as sāmāni 'melodies': we guess the meaning of the word sāman by the help of the root gāi 'sing', the verb constantly used with sāman, and the musical notations reported in one variety of sāman-texts, the so-called gānas 'song-books' (root gāi 'sing'). The sāman-stanzas are preserved in three forms. First, in the Rig-Veda, as ordinary poetry, accented in the same way as other Vedic poetry with that version of the prehistoric etymological accentuation to which the language of the Veda was left heir. Secondly, in the two Arcikas, a special collection, in more than one version (Naigeya), of saman-verses, most, though not all, of which occur also in the RV. Here also we have

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> The author, SBE, XLII, pp. XVIII ff; The Atharva-Veda (Indo-Aryan Encyclopedia) pp. 7 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Oldenberg, l. c. 441 ff.

a system of accent peculiar in its notation, but purely with reference to the unsung sāmans; i. e. the accents are again nothing but the ordinary ones of Vedic words and sentences.1 The Arcikas are a kind of libretto without the melodies for the sāmans; they have a real practical existence precisely to the degree in which a modern libretto is an opera. No more than a libretto passage figures without music, or figures in the actual presentation of an opera, does a sāman in its Ārcika-form figure in the sāman-liturgy. The very name ārcika thus evidently means rk-form in distinction from sāmanform. In the third sāman-version the gānas, or song-books, we find the real sung sāmans. Here is not only text, but the music is marked. Still this is not a sāman complete: in the middle of the sung stanzas the sāmans introduce exclamatory syllables, the so-called stobhas, such as om, hāu, hāi, ī, ū, ē, hoyi, him; at the end (nidhana) certain concluding extra words, such as atha, ā, īm, nām, sāt, sām, suvaļ, iḍā, vāk, vaṣaṭ, svarjyotiķ. The florid style of music (colorature in song, cadenza in instrumental music) suggests itself as an analogy, but there still remains the marked physiognomy of the added exclamations.

We think of religious melody as hymn or anthem, the musical form of praise to the divinity, but in order that the divinity be worth an anthem he must be, let us say, more calm and reposeful, more majestic than Indra. Anthems sung prevailingly to Indra are in a sense a contradiction in terms. Indra in the main is too blustering, braggadocio, and has to befuddle himself with soma in order to accomplish his star-performances against Vrtra, Vala, and the demons:

'Sing the loud (sāman) for Indra the most skilful slayer of Vṛtra, o ye Maruts!' (RV. viii. 89. 1). These are the same Maruts who stood by Indra when all the other gods fled at the fierce blowing of Vṛtra (RV. viii. 85. 7), who encouraged him, as the Brāhmaṇalegend naively adds (AB. iii. 20), with the words: 'Hit out, Bhagavan, slay, be a man!' This is not the sphere of the psalm, anthem

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In Southern India, according to Burnell, Ārṣeya-Brāhmaṇa (Mangalore 1876), p. xi, note, the Ārcikas are accented just like mss. of the Rig-Veda.

or offertory: a closer analogy may be found in the shouting, handclapping exhortations of the negro religious camp-meeting.

I wish to state with the utmost reserve as to all details the theory of the SV. to which I have been led by these considerations. It is the first theory, as far as I know, which has in view a natural ethnological origin of this Veda, as distinguished from the tacit assumption current hitherto, that the SV. is merely a liturgic form of Vedic worship. It seems to me that the SV. is the civilized version of savage Shamanism. Shamanism is the simple theory of primitive man that self-exciting noises produce corresponding outside effects. A Shaman makes rain by sounding tam-tams, castanets, by singing and shouting. One of the most striking characteristics of Brahman civilization is the artful way in which they blended their own hieratic practices and conceptions with what they found with the people. They dragged the abysmal depths of savage consciousness; all they found was grist to their mill. As I have said elsewhere, they Brahmanized and Rishified all they found. Though there are no end of protests and explainings away in their own literature, yet incantamenta, demonology, and Shamanism find a berth in orthodox Brahmanism, until all, including Vedic liturgy, is swept away for all high-thinking Hindus in the pantheistic conception of the one absolute all-soul, which remains the superior Hindu idea to this day. The stanzas sung with sāman-melodies, interspersed with exclamations, may be readily understood as the Brahmanic version of the primitive savage attempts to influence the natural order of things by shouting exhortations. Sanskrit scholarship has recently become much less certain than formerly as to the exact nature of Indra, but there is and can be no doubt that Indra represents some drastic natural event or other, whether he be the storm-god that splits at the time of the monsoon the cloud-serpent that overlays the sky, or the summer sun that frees the winter-fettered rivers. To help such an Indra with Shaman exhortations suits both the underlying natural event, as well as primitive man, eager that the event shall happen.

<sup>1</sup> HILLEBRANDT, Vedische Mythologie, III. 166 ff.

I am sure that my orthodox Hindu friends will be shocked at the suggestion of such an origin of the SV. The sāman-chants have been from time immemorial part of the great Vedic (çrāuta) sacrifices, and in the main their vulgar origin is long a thing of the past.<sup>1</sup>

But out of the tangle of Vedic ideas about the SV. we may also pull a black thread. In a literary sphere which lies a bit to one side of the hieratic ritual, in the house-books and the law-books (grhya and dharma), there is on record a very pronounced abhorrence of the SV. on the part of the devotees of the other Vedas. I refer to the anadhyāya, the rules for stopping instruction in the Veda under certain untoward circumstances. PG. II. 11. 6 orders that the study of the Veda shall stop 'if a dog, an ass, a jackal, or a sāman is heard; so also Yājñavalkya 1. 148. Bāudh. Dharmas. 1. 11. 21. 5 has it: 'The study of the Veda must be interrupted while a strong wind blows, a foul smell is perceptible, ... and while the sounds of the sāman are audible.' Apast. Dharmas. 1. 3. 10. 17 says: 'The barking of dogs, the braying of asses, the cry of a wolf or a solitary jackal or of an owl, all sounds of musical instruments, of weeping, and of the sāman-melodies (are reasons for discontinuing the study of the Veda).' Not quite so sharply, CG. IV. 7. 21 and Gautama xvi. 21 order a vacation when the sound of the saman is heard; Visnu xxxIII. 26 and Manu IV. 123 simply forbid the study of the

¹ For a description of sāman-music see Burnell, Ārṣeya-Brāhmaṇa, pp. xli ff. My lamented pupil and friend, Dr. A. W. Stratton, the late l'rincipal (succeeding Dr. M. A Stein) of the Oriental College at Lahore, wrote to me not long before his death (date, February 12, 1902): 'On Saturday I am to hear the gurn of the Maharaja of Gwalior recite some sāmans. He is said to be eminent among Sāmavedins.' Soon after (date, March 9, 1902): 'The meeting with the gurn of the Maharaja of Gwalior, at which I thought only three or four were to be present, proved to be quite a large affair. For my purposes it was not satisfactory. The time was short, and some of my questions he was not prepared to answer; he said he must consult his books. The thing which did come out clearly was the distinction in the character of the prastāva, the ndgaha, the pratihāra, and the nidhana. I should like to get a phonographic record of some sāman. Those I have heard appeal to me more than any other Indian music. The chants in a great sacrifice must have been impressive in themselves.'

RV. or YV. while the  $s\bar{a}mans$  are sounded. Vāsiṣṭha xIII. 30 says: Let him not recite RV. YV. and AV. while the sound of the  $s\bar{a}man$  is audible, nor the SV. while the other Vedas are recited. Similarly  $\bar{A}$ pastamba I. 3. 10. 18. Kāuçika 141. 39 forbids Veda-study  $p\bar{a}i\bar{n}ge$  cabde, which the Pet. Lexs. translate, 'at the sound of rats'. I think it more likely that  $p\bar{a}i\bar{n}ge$  refers to a branch (cakha) of one of the Vedas, apparently, however, not of the SV.

It is interesting to observe that the house-books of the SV. omit, as indeed they must, to stigmatize the sound of the sāmans. So Gobhila III. 3. 28: 'If singing, or the sound of a musical instrument, or weeping is heard, or if it is storming (the study of the Veda is discontinued). Khādira III. 2. 25 ff. also omits the sāmans. We are surprised that Gāutama's Dharmasūtra (xiv. 21), apparently also a SV. text, joins the outsiders in forbidding Veda-study when the sāmans are audible

The only native explanation of this matter is offered by Manu IV. 124. It is so artificial as hardly to need to be refuted: The RV. is declared to be sacred to the gods, the YV. sacred to men, and the SV. to the Manes; hence the sound of the latter is impure (as it were). The mention of the trifling Pitrsamhitā in secondary SV. texts 1 does not tend to establish any important connection between SV. and worship of the Manes. The context of the SV. is as far removed from that as possible, nor do the other Vedas show any squeamishness about ancestral rites.

The meaning and derivation of the word sāman are obscure. But for the verb gāi 'sing' we should not be able to guess at its meaning at all. The English words Shaman and Shamanism are also of Hindu origin, being the western reproduction of Pāli-Buddhist samaņa (Chinese and Tungusian shamen) which is Sk. çramaņa 'ascetic'.

Samavidhāna-Brāhmaņa 1. 4. 20, Karmapradīpa 1. 3. 8: see Schrader's note to his translation of the latter, p. 27. Cf. also Mahābhārata xi. 18. 9 = 794.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cf. Lassen, Indische Alterthumskunde II. 700; Fausboll in the introduction to his translation of the Sutta-Nipāta, p. xII ff (SBE. vol. x); Max Müller in the note to his translation of Dhammapada 265 (SBE. vol. x); cf. also SBE. xI. 105, note.

Buddhist monks especially in Thibet are responsible for spreading the conception that man can place himself in touch with the unseen powers and compel their obedience by noisy practices. From the formal side it would not be impossible that Vedic sāman is a Prākritic form of cramaṇa, but, as the latter word does not occur earlier than the TA. and CB. xiv. 7. 1. 22 = Brh. Ar. iv. 3. 22, we must be abstemious and regard the similarity of the two words as accidental.

Johns Hopkins University, January 1903.

# Die Grundbedeutung des hebräischen und neuhebräischen Stammes קלם.

(Ein Beitrag zur Geschichte der Hochzeits- und Trauergebräuche.)

Von

#### A. Büchler.

An den wenigen Stellen, wo dieser Wortstamm in der Bibel sich findet, heißt er unzweifelhaft: spotten, höhnen; nur in Ezechiel 16, 31 gibt diese Bedeutung keinen befriedigenden Sinn, aber auch eine anderere schafft keinen Ausweg. Die Wörterbücher verzeichnen daher jene als den Grundsinn der Wurzel. Im Talmud dagegen, wie im Syrischen und Arabischen heißt dieser Stamm durchgehends: loben, preisen, verherrlichen. Der Gegensinn hat an sich nichts auffallendes, wenn es gelingt, die Grundbedeutung des Stammes festzustellen, vorausgesetzt natürlich, daß es sich um einen und denselben Stamm handelt. Mehrere bei E. Landau (Gegensinnige Wörter im Alt- und Neuhebr. 56 ff.) verzeichnete Forscher, so auch Levy (Neuhebr. WB. IV 3133) setzen eine vox media mit der Bedeutung: Ruf im allgemeinen, an, ohne aber Belege für deren Vorhandensein beibringen zu können. Landau, der alle früheren Erklärungsversuche als unzureichend erweist, zieht in gelehrten Ausführungen das arabische لقس heran, das schmähen, tadeln und sich eine Sache leidenschaftlich zueignen, heißt. Der größte Teil der Forscher jedoch sieht in στο loben, ein griechisches Lehnwort, das von καλώς abzuleiten wäre, so Fleischer bei Levy (Targ. WB. 11 576 a), Fränkel (Aram.

Fremdwörter 284), Κομυτ (Aruch vn 105 a), Βροσκεμμανν (Syr. WB. 323), oder von κλέος (Payne-Smith s. v.) und κελεύσαι (Krauss, Lehnwörter, n 547 a). Nun verzeichnen aber die Wörterbücher zum Talmud σρα auch mit der Bedeutung: hüpfen, springen, und stellen diese mit arab. قلص zusammen, ohne an die Möglichkeit zu denken, daß hierin der Grundsinn des hebräischen, neuhebräischen, syrischen und arabischen Stammes erhalten sei. Die Feststellung dieses gewährt gleichzeitig einen sehr lehrreichen Einblick in eine Seite der jüdischen und semitischen Trauerbräuche.

In jer. Talmud Hagiga 1 76° 44 (Semah. x1) lesen wir: Wenn R. Jehuda (b. Ilai - ein galiläischer Lehrer der ersten Hälfte des n. Jahrh. —) einen Toten oder eine Braut מתקלפן sah, richtete er seinen Blick auf seine Schüler und sprach: Das gute Werk ist wichtiger als das Studium. Hiernach wird 555 sowohl der über die Straße in das Haus ihres Gatten ziehenden Braut, als auch dem an dem Lehrhause vorbei zu Grabe geleiteten Toten zuteil und es konnte daran eine neu hinzukommende Anzahl von Männern sich beteiligen; es werden damit die Vorzüge der Braut und die Leistungen des Toten gepriesen. Das Gleiche lehrt Semah. x1: Wenn ein Toter und eine Braut שהיו מקלסין (lies מתקלסין), einander begegnen, läßt man die Leiche zur Seite treten, denn die Ehre des Lebenden hat vor der des Toten den Vorzug. Von Toten findet sich das Wort noch öfter, so Semah in 3: Simon, der Neffe Azarjas sagte: Nur vor dem, der auf einer Bahre zu Grabe getragen wird, מקלבין. Hiefür hat die Parallelstelle in bab. Moëd katan 24 b: R. Simon b. Eleazar sagt: Wer auf einer Bahre zu Grabe getragen wird, über den betrübt sich das Publikum (רבים מצהיבים), sonst nicht. Aus Semah. ווו 5 erfahren wir, daß hierbei die Taten des Verstorbenen aufgezählt wurden und, wenn er solche nicht aufweisen konnte, die Leistungen seiner Eltern und Angehörigen herangezogen wurden, und daß man dabei zuweilen über die Wahrheit hinausging. Semah xu Ende erzählt: Als man den ungeratenen, von Räubern erschlagenen Sohn des R. Hanina b. Teradjon tot auffand, היו מקלסין vor ihm mit dem Ruhme seines Vaters und seiner Mutter. Ob dieses Lob in zusammenhängender

Schilderung, etwa von einzelnen Rednern, die einander ablösten, oder sonst wie vorgetragen wurde, ist diesen Sätzen nicht zu entnehmen; wenn auch die Aufforderung des genannten R. Jehuda an seine Jünger, sich dem pho tätig anzuschließen, dafür spricht, daß jeder, der von der Braut oder dem Toten etwas Schönes zu sagen hatte, es tun konnte. Semah. xr: אין מקלסין zwei Bräute in einer Stadt gleichzeitig, außer wenn für jede בדי קילום vorhanden ist, zeigt, daß hiezu mehrere Leute, in erster Reihe wohl die Berufsredner und eine entsprechende Zahl von Zuhörern erforderlich waren. Aber Semah xı gibt auch eine bezeichnende Einzelheit über die Art und Weise des ರಕ್ಷ an: Man trägt zwei Leichen nur dann auf Einer Bahre zu Grabe, wenn ihre Ehre und ihr greich sind. Es trug sich in Uša zu, daß ein Haus einstürzte und einen Mann mit zwei Söhnen und einer Tochter tötete; als man R. Jehuda (b. Ilai) über die Art des Begräbnisses befragte, sagte er: Traget alle drei auf einmal zu Grabe. Man legte die beiden Bräutigame auf eine Seite (der Bahre), die Braut auf die andere, והיי הוי הוי הוי הוי הוי הוי הוי בלה man trug ihr Lob vor und sprach: Wehe, wehe, die Bräutigame, wehe, wehe, die Braut! Hier ist die aus 1 Reg. 13, 30, Jerem. 22, 18; 34, 5, Amos 5, 16 bekannte kurze Totenklage, die dort mit bezeichnet wird, קלם genannt; und es scheint, daß קילום den Satz allein bezeichnet, in dem der Stand des Verstorbenen genannt ist, inn oder שלה, wie in den Bibelstellen אדון, אהות, אדי Da aber ein solcher Weheruf nichts vom Lobe des Verstorbenen enthält, ist hiemit entweder bloß der Refrain der Lobrede gemeint, oder heißt arsprünglich und eigentlich nicht loben, sondern, wie המבר, klagen, oder es ist vielleicht nur ein charakteristischer Zug der Totenklage.1

Nun lesen wir in bab. Moëd kat. 27° folgenden Satz des Amoräers Ulla: הספר על לב דכתיב על שרים סיפרים, טיפוח ביד וקילום ברגל דכתיב על שרים סיפרים, טיפוח ביד וקילום ברגלך. ברגלך. ברגלך.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Es dürfte, wie in den von Wetzstein, Syrische Dreschtafel (Bastians Zeitschrift für Ethnologie v, 1873, 297) geschilderten Totenklagen der Frauen, der Weheruf sein, den der Chor der Frauen nach jeder Nänie erhebt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Der zweite Beleg aus Ezech. 6, 11 steht weder in den Ausgaben, noch in den von Rabbinowicz zur Stelle herangezogenen Handschriften und Textzeugen;

nur R. Hanan'el und Isaak ibn Giat in שמרי שמדות n 60 haben ihn. Entweder führte Ulla überhaupt keine Belegstelle aus der Bibel an, oder waren alle drei Punkte durch Bibelverse gestützt; und da der erste sicher bezeugt ist, muß auch der zweite, der den Beleg für die zwei letzten Punkte enthält, ursprünglich dagestanden haben.

¹ Die Bemerkung Ulla's setzt eine tannaitische Stelle über die drei Bräuche voraus; ebenso die bald zu erörternden Sätze der Baraitha und Toßifta. Da aber die Mischna Moëd katan III 8.9 von den Trauerklagen der Klageweiber und wohl auch vom derselben, nicht aber von auch und grieß spricht, sonst aber in den Talmuden keine ähnliche Bestimmung sich findet, muß der tannaitische Satz, zu dem Ulla die näheren Angaben und die biblischen Belege vorbringt, verloren sein.

sprechende Stelle in Toßifta Moëd kat. 11 17, die den Satz des Amoräers Ulla als tannaitischen Ausspruch enthält und als dritten Punkt: קילום זו פישום זרועות, unter קילום sei das Strecken der Arme zu verstehen, darbietet; denn sie zeigt, daß 55 das heftige Strecken der Gliedmaßen, entweder des Beines oder der Arme bedeutet. Nun lesen wir außerdem unmittelbar nach dem Satze Ulla's in b. Moëd kat. 27° die Baraitha: המכלם לא יכלם בסנדל אלא במנעל מפני הסכנה, wer סלם vornimmt, tue es nicht mit der Sandale, sondern mit dem Lederschuh, weil es gefährlich ist.1 Diese Bestimmung besagt, daß 55 eine heftige Bewegung des Fußes bezeichnet, die unter Umständen gefährlich werden kann. Es fragt sich allerdings, ob in diesen drei Stellen obe derselbe Stamm ist, wie in der großen Anzahl von Sätzen, wo bo in anderer Bedeutung vorkommt, wie ja in der Tat die Wörterbücher zwei verschiedene Stämme annehmen? Aber, wie schon erwähnt, der einfache Hinweis darauf, daß es sich um die Erörterung eines Trauerbrauches handelt, wir also 55 als Bezeichnung der Trauerklage, von pho, das eine dieselbe Klage begleitende Geste bedeutet, hinsichtlich des Stammes unterscheiden müßten, wird wohl von der Unzulässigkeit dieser auch sonst nicht begründeten Sonderung überzeugen. Hiezu kommt, daß auch jüngere Midraschstellen noch och in einer Verbindung gebrauchen, die einerseits die Identität des Stammes mit dem, der loben heißt, deutlich zeigt, andererseits aber die Bedeutung loben gar nicht zuläßt. In Midrasch Kohel, rabba zu 12, 7 (Threni rab, Procem. 23, s. S. 168 Note 2) lesen wir nämlich: Als König Nebukadnezar nach der Eroberung Jerusalems unter Sidkija mit den gefangenen Israeliten nach Babylon zurückkehrte, zogen ihm die bereits unter Jekhonja nach Babylon entführten Israeliten in weißen Kleidern, unter denen sie schwarze trugen, entgegen, um ihn als Sieger zu begrüßen. Als sie aber erfuhren, daß ihre nächsten Angehörigen im Kriege getötet worden

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Für אלא haben Halakhoth gedol. הליכות המסה, ferner R. Hanan'el und Toßafoth z. St. s. v. אל, ibn-Giat и 60 אלא, so daß קילות nur barfuß gestattet gewesen wäre. Worin die Gefahr bestand, ist nicht gesagt; Raši meint, beim Stampfen könne sich der Schuh umdrehen und der Mann den Fuß brechen.

sind, הוו מקלמין בחרא ירא ומספירין da vollzogen sie mit der einen Hand יחפר und mit der andern Hand קילום. Es kann sich bei diesen Geberden nur um Trauer und Freude, nicht aber um Lob handeln; da die Hand redet, ist קלם eine Geste, wie הספר ähnlich dem von Josephus (Bell. Jud. vn 5, 2, 102) Berichteten, daß die Antiochener Titus, den Besieger Jerusalems, als er in ihre Stadt einzieht, mit vorgestreckten rechten Händen begrüßen. Threni rab. 1, 1 § 14, wo ein Mann erzählt, im Traume gesehen zu haben, כל עמא מקלפין לי באצבעותיהן daß alle ihm mit den Fingern ihre Verehrung bezeigten. Es entspricht dieses dem Gleichnisse des Amoräers R. Jishak (Genes. rab. 5, 1, Threni rab. 1, 16 § 57), in welchem stumme Untertanen eines Königs diesen jeden Morgen ברמיזה באצבע ובמנולין, durch Winken, mit Fingern und mit Tüchern begrüßen, wofür שואלים בשלומו gebraucht ist, in der Anwendung dieses Gleichnisses auf Gott aber 55. In Pesikta 75 (Levit. rab. 27, 3, Tanhuma B. אמור (11) sagt der Amoräer R. Abahu, die Serafe in Jesaia 6, 2 fliegen mit zwei Flügeln לקילום, was nicht loben, sondern nur huldigen heißen kann und der Begrüßung Nebukadnezars durch die Bewegung der Hände genau entspricht.1 Es ist aus all' diesen Stellen klar, daß der Grundsinn des Stammes och, auch wo man ihn mit loben wiedergibt, derselbe ist, wie in den Bestimmungen über das Schlagen mit dem Fuße als Ausdruck der Trauer, wo er springen heißt.

Doch die sichersten Belege hiefür bieten die Parallelstellen zu den oben angeführten Bestimmungen über das Preisen der Braut auf der Straße. Es heißt nämlich in b. Kethub. 16 h, 17 a (Derekh ereş v) in einer Baraitha: ביצר מרקרין לפני הכלה יבית שמאי אומרים, כלה במית שהאי בית מרקרין לפני הכלה יבית שמאי אומרים, כלה במית שהאי wie tanzt man vor der Braut? Die Schammaiten sagen: (man schildert) die Braut, wie sie tatsächlich ist; die Hilleliten meinen: (man sagt:) schöne und liebliche Braut. Da heißt הקך, wie die Antworten auf das Wie desselben zeigen, nicht tanzen, sondern die beim Tanze gesprochenen Worte, die übrigens

¹ So heißt קלם arabisch in der п. Form: posuit manus in pectore et se humiliavit.

keine zusammenhängende Schilderung von den Vorzügen der Braut, sondern, wie beim מְלֵּוֹם des Toten, bloß einen kurzen Ausruf bilden. Dasselbe zeigt in jer. Pea i 15 d 37 vom Stamme der Bericht von Samuel b. Jishak, daß er einen Zweig nahm und הוה מכלם vor den Bräuten: denn die Parallelmeldung in b. Kethub. 17ª erzählt. daß derselbe Lehrer vor den Bräuten mit drei Zweigen hüpfte (רכה). Und von R. Jehuda b. Ilai, der nach Semah, xi, jer. Hagiga i 76°44 seinen Vortrag unterbrach, um sich mit seinen Jüngern dem קילום einer Braut anzuschließen, meldet b. Kethub. 17ª, daß er einen Myrtenzweig nahm, damit vor der Braut tanzte (רקד) und rief: schöne und anmutige Braut.1 Es ergibt sich aus dieser Nebeneinanderstellung der parallelen Nachrichten, daß in der Schilderung des Brautzuges, wie dies schon Kohut (Aruch vn 105 a) bemerkt, רקד und pap identisch sind,2 pap also hüpfen heißt und beide erst in erweitertem Sinne auch die der Braut zugerufenen Worte bezeichnen, welche beim Hüpfen gesprochen werden.3 Und so heißt in der Tat

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Aufführung eines Tanzes als Zeichen der Huldigung kennen noch die späteren Amoräer; denn in Midrasch Cant. rab. zu 7, 1 (vgl. Genes. r. 74 Ende) sagt R. Levi zu Genes. 32, 2: Sechshunderttausend Engel führten einen Reigen auf und tanzten vor Jakob, als er aus dem Hause Labans in die Heimat zog. Pirkê R. Eliezer xix sagen von Adam: והיו מלאמי השרת מקליין ומכקדין לפניו ומכניין אונו לאינו השרת מקליין ומרקדין לפניו ומכניין אונו לאינו היינו מלאמי.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die Antithese in Eccl. 3, 4 יעת לפנות ועת לשחוק עת כפוד ועת רקוד wird umso bezeichnender, wenn שחוק und דמוד als Tänze auf die Hochzeit, מפוד und בכות das Leichenbegängnis bezogen werden.

arabisch: saltavit in cantu, optime cecinit. Da nun, wie wir gesehen haben, ein und dasselbe קלם von der Braut und dem Toten gebraucht wird, so ergibt sich weiters, daß קלם auch als Trauerbrauch hüpfen bedeutet; eine Erkenntnis, die wir bereits oben auf anderem Wege gewonnen haben. Für deren Richtigkeit spricht auch die eigentümliche Erscheinung, daß im Syrischen קסם im Peal tanzen heißt, im Af'el aber als Wiedergabe des hebräischen שבם dient (s. Payne-Smith, Thesaurus s. v. und R. Smith, Religion der Semiten 331),¹ was gleichzeitig bestätigt, daß bei Toten als Zeichen der Trauer getanzt wurde.² Und da ist auch noch ein eigentümlicher, christlicher Bericht über einen Fastenbrauch der Juden zu erwähnen. Perles (Etymologische

1 Als genaue Analogie ist das arabische מוד anzuführen, das nach Wetzstein, Die syrische Dreschtafel (in Bastians Zeitschrift für Ethnologie v, 1873, 297, Note 1) bedeutet: 1) den Trauertanz, 2) den Gesang, welcher ihn begleitet, 3) die Nänie überhaupt. Das Zeitwort יוב ist nach Wetzsteins Gewährsmann = hüpfend gehen; er selbst meint, es sei gewiß einerlei mit dem hebr. יוב שמאבח, so daß יוב ursprünglich nur das Wanken der Klagefrauen um das Zelt und das Taumeln derselben um das Basin, bez. das dazu gesungene Lied bedeutet haben wird, und daß sich diese Bedeutung mit der Sache selbst allmählig modifizierte.

<sup>2</sup> Ich will hier nur kurz auf die Schilderungen Baldenspergers von der Trauer um einen Toten in Palästina (Pulestine Exploration Fund, Quarterly Statement 1901, 83) hinweisen und den uns hier interessierenden Teil anführen: "Am Tage nach dem Leichenbegängnisse versammeln sich die Frauen am frühen Morgen und gehen zum Grabe, wo sie wehklagen, bald um den Toten ruhig weinend, bald mit flatterndem Haar im Kreise springend und tanzend, indem sie einander bei den Händen halten. Zeitweise lassen sie die Hände los und schlagen sich, während sie hüpfen, mit beiden Händen ins Gesicht, drei oder viermal hintereinander. Nachdem sie ungefähr eine Stunde gewehklagt haben, gehen sie nach Hause, um am nächsten Morgen von neuem zu beginnen, bis zum nächsten Donnerstag . . . . Wohl ist hier nicht von der Trauer an der Bahre die Rede; aber die Beschreibung zeigt doch deutlich, daß Wehklagen, Hüpfen und Schlagen des Gesichtes zusammengehören, somit קילים und die Klage היי היי היי הרי איי wie sie die talmudischen Nachrichten vorführen, ihre Richtigkeit haben. Über das Schlagen des Körpers siehe weiter. Vgl. auch Weizstein in Bastians Zeitschrift für Ethnologie v, 1873, 296: "Zu dem Trauertanze, der in der ersten Woche täglich einige Stunden lang von Jungfrauen um das einsame Grab eines angesehenen, teueren oder jüngeren Mannes aufgeführt wird, findet sich in der Regel niemand ein; auch singen die Tänzerinnen ihre Klage so leise, daß man sehr nahe stehen muß, um etwas zu hören. Es handelt sich hier um Trauerbräuche in Syrien.

Studien 102) führt nämlich aus Ducange (Gloss. Graec., Appendix 135) folgende Notiz an: Μονοποδασια, festum recentiorum Judaeorum: Ecthesis de Hebraeis ad Christianismum accedentibus: ἀναθεματίζω πρὸς τοίς παλαιείς Αρχιραββίταις καὶ τοίς νέοις των Ιουδαίων κακοδιδασκάλοις, Λάζαρον φημί, τὸν τὴν ἄθεον έορτὴν ἐξευρόντα τὴν λεγομένην παρ' αὐτοῖς Μονοποδαρίας; an quod uno pede saltarent? Perles glaubt, es sei der Versöhnungstag gemeint oder der 9. Ab und upvenedagia sei aus γυμνοποδάρια verschrieben = nudipedalia; und er verweist noch besonders auf Chrysostomos (Homil. c. Jud. 1), der von den Fasten der Juden sagt: "Sie tanzen barfuß auf den öffentlichen Plätzen, sie geberden sich genau wie Fastende, haben aber das Aussehen von Trunkenen. Wir erfahren hieraus zunächst, daß die antiochenischen Juden, von denen Chrysostomos spricht, an Fasttagen auf den öffentlichen Plätzen tanzten; offenbar gehörte dieses zu den Bräuchen des Fastens. Da nun bekanntlich Fasten- und Trauerbräuche sich fast ganz decken, haben wir hierin unsern בילום und den syrischen צע sehen und auch μονοποδαρία wird darauf hinweisen.1

Soll diese Erklärung des Stammes קלם als springen, hüpfen, in allen ihren Teilen als richtig anerkannt werden, so muß auch die biblische Bedeutung: höhnen, spotten, sieh ohne Zwang aus dem ermittelten Grundsinne ableiten lassen. Nun lesen wir in der Tat in Ezechiel 25, 6: יען מחאך יד ורקעך ברגל וחשמה בבל שאמך בנפש אל אדמת ישראל. daß Schadenfreude und Hohn durch das Schlagen der Hand und das Stampfen des Fußes ausgedrückt wurden, und es ist das Stampfen durch dasselbe Wort bezeichnet, das Ulla aus Ezechiel, 6, 11 als Beleg für קלום ברגל pangeführt hat (oben Seite 167). Heißt ברגל stampfen, so erklärt es sich ohne Schwierigkeit, daß derselbe Stamm für Höhnen gebraucht wurde; und es ist nicht nur ganz gut möglich, sondern

Ob auch die Meldung in b. Ta'anith 25<sup>n</sup> unten: "Levi — ein palästinischer Lehrer um 200 — verfügte ein öffentliches Fasten, aber es kam kein Regen; da sprach er: Herr der Welt! du hast dich in deine Höhe zurückgezogen und erbarmst dich deiner Kinder nicht; hierauf regnete es, aber Levi wurde lahm, dahin zu erklären ist, daß Levi durch das Hüpfen beim Fastengottesdienste sich den Fuß verletzte? Für die Sache selbst ist es ohne Bedeutung, daß an derselben Stelle und in b. Megilla 22<sup>n</sup> für seine Lähmung eine andere Veranlassung angegeben wird.

auch sehr wahrscheinlich, daß die älteste Bedeutung stampfen und höhnen ist, dann durch geringe Abschwächung: hüpfen, tanzen, dem Toten, der Braut, dem Könige, Gott — alle vier sind Herrscher — huldigen durch Tanz und Geberde, und zuletzt die Geste der Hand, durch welche Trauer und Huldigung ausgedrückt wurde.¹ Und da kann auf Proverb. 6, 13 hingewiesen werden: קורץ בעיניו מולל ברגליו מורה wo, wie der ganze Zusammenhang lehrt, das Höhnen des Frevlers geschildert und das Schlagen mit den Füßen² als bezeichnender Zug desselben hervorgehoben wird.³

Um den Übergang der Bedeutung von קלם stampfen und tanzen, zur Geberde der Hände zu erklären, ist es notwendig zu beachten, daß die Hände sowohl beim Höhnen, wie bei der Huldigung vor der Braut und dem Toten beteiligt sind. Bei der Trauer haben wir sie in der Zusammenstellung Ulla's in b. Moëd kat. 27 b המפר על לב לכל שדים סופדים. מיפוח ביד וקילום ברגל דכתים הכה בכפך ורקע ברגלך (Tos. Moëd. kat. и 17) bereits gesehen; denn השם heißt mit der Hand schlagen. Es ist dasselbe, wie in dem angeführten Satze Ezech. 6, 11 מראך יד וה בכפר ביד או הוא ביד ביד וה בכפר ביד ביד וה בכפר ביד וה בכיד וה בכיד

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. hiezu das Relief, darstellend die Göttin Atargatis-Derketo in ihrem Haine, umgeben von mit ihr über ihren Fehltritt klagenden Frauen bei Pietschmann, Geschichte der Phönizier 234.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. hiezu Derekh ereş ii nach der Leseart im Jalkut Makhiri zu ⅓ 36 § 22: ההונים כיונים והפנהפין והפספין בידיהם והפועשים ברנלידם והטהלכים בראשי אצבעותיהם עלהם הכתיב אומר אל ההונים כיונים והפנהפין והפספין בידיהם והפועשים ברנלידם והטהלכים בראשי אצבעותיהם עלהם הכתיב אל תנידני, wo der Hochmut sich in einer Geste der Hände und im Stoßen mit den Füßen äußert. Vgl. auch al-Gazâli (bei Goldziher in Grätz' Monatsschrift 1880, xxix, 355), der im Namen des Propheten mitteilt: Seid den Juden und Christen nicht ähnlich; der Gruß der Juden besteht im Deuten mit den Fingern, der der Christen im Deuten mit den Händen.

 $<sup>^3</sup>$  Es dürfte einem ganz anderen Gedankenkreise angehören, daß calcare, das eigentlich auf etwas treten heißt, auch verachten bedeutet.

mael sagt: die der Bahre nahestehenden ממפחות. Am Neumondstage, am Tempelweihfeste und an Purim מענות ומשפחית אבל לא מקונות; ist der Tote bestattet לא מענות ולא מעפחות. Was ist ענוי ? Wenn alle gleichzeitig anstimmen; קינה dagegen, wenn eine anstimmt und die anderen einfallen',1 ist von den Frauen die Rede, die an der Bahre und am Grabe nach erfolgter Bestattung Klagelieder vortragen, letzteres wahrscheinlich in derselben Weise, wie heute die Frauen der Mohammedaner in Palästina (siehe S. 172, Note 2). Sie schlagen bei der Totenklage entweder die Hände zusammen oder mit denselben irgend einen Körperteil. Ähnliches berichtet Wellhausen (Reste arabischen Heidenthums 2. 181) von den arabischen Frauen der alten Zeit in gleichem Falle nach dem Begräbnis: "Sie zerreißen den Busen ihres Gewandes, sie klatschen in die Hände und schwenken dunkelblaue Tücher, sie zerkratzen Gesicht und Brust und schlagen sich mit Schuhen die Haut wund.' Das Zusammenschlagen der Hände findet sich außer an den bereits angeführten Bibelstellen in Ezech. 21, 22 ספקו עליך כפים כל עוברי דרך. Threni 2, 15 ונם אני אכה כפי אל כפי והניחותי המתי מרקו ויניעו ראשם. Naḥum 3, 19 כל שומעי שמעך תקעו בך מליך. als Ausdruck der Freude, Schadenfreude und des Hohns; aber es ist selbstverständlich, daß die Art und Weise des Zusammenschlagens nach der Empfindung verschieden war. Daneben ist in Jerem. 31, 18 ספק על ירך und Ezech. 21, 17 מפק אל ירך das Schlagen auf die Hüfte als Zeichen der Trauer genannt; es fragt sich also, was unter ממבחות zu verstehen ist. In Midr. Kohel. rab. 7, 1 § 4 sagt der Amoräer Samuel b. Nahman von Nabal in 1 Sam. 25: הכל מופדין ומופחין על מיתת צדיק ווה alles trauerte um den Propheten Samuel und Nabal veranstaltete ein Gastmahl. Da ist von der Trauer nach dem Begräbnis die Rede; es steht שבה und שבה beisammen, aber worauf mit der Hand geschlagen wurde, ist nicht angedeutet, weil als bekannt vorausgesetzt. Andererseits gibt das Targum וכל עצי השרה עליו עלפה in Ezech. 31, 15 mit וכל מלכי עממיא עלוהי מפחו wieder, alle Könige der Völker schlagen sich seinetwegen auf die Schultern. Ebenso erzählt

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die verschiedenen Lesearten in den unsere Frage nicht berührenden Einzelheiten der Mischna siehe bei Rabbinowicz.

Semah, ix Anfang: 1 Als R. Eliezer starb, entblößte R. Akiba vor ihm beide Hände und schlug an sein Herz (nach anderer Überlieferung: auf seine Schultern), bis das Blut strömte; 2 nach b. Synhedr. 68 a schlug er seinen Körper. Josephus (Antiquit. xvi 10, 7, 329) erzählt: Glaphyra zerschlug sich das Haupt, als sie ihren Gatten Alexander in Ketten sah; und Samuel b. Nahman sagt (Midr. Threni rab. Prooem. 24 § 18): Abraham trauerte über die Zerstörung Jerusalems, er weinte, raufte sich den Bart und das Kopfhaar, schlug sich das Gesicht, zerriß seine Kleider und tat Asche auf sein Haupt. Auch die palästinischen Mohammedanerinnen der Gegenwart schlagen sich bei der Klage auf dem Grabe mit beiden Händen ins Gesicht (S. 172, Note 2). Aber all' dieses entspricht nicht dem Zusammenschlagen der Hände oder dem Schlagen der Hüfte, die nur Geberden der Trauer sind, sondern der Verwundung des Körpers bei den alten Arabern, die eine ganz andere Bedeutung hat; und es ist noch nicht klar, was neb beim Vortrage der Klagelieder heißt.3

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Siehe den Wortlaut der Stelle bei Brüll in seinen Jahrbüchern 134, Note 67.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Es ist nicht möglich, selbst mit den heftigsten Faustschlägen sich selbst die Schulter blutig zu schlagen; es kann dieses nur mit irgend einem harten Gegenstande geschehen sein. Unter den Kleidungsstücken, die man gewöhnlich anhat, eignet sich hiezu einzig und allein der Schuh mit seinen harten Bestandteilen, besonders aber der Holzschuh, die Sandale. Und in der Tat haben wir die Nachricht eben gelesen, daß sich die den Toten beklagenden Araberinnen mit ihren Schuhen die Haut wundschlagen. Dem würde nun die oben besprochene Bestimmung der Baraitha entsprechen: לא יקלם בסנדל אלא בפנעל מפני (Seitc 169): wer die von Tanz begleitete Totenklage vorträgt, soll dabei nicht die Sandale, sondern einen Lederschuh verwenden, weil es gefährlich ist. Es ist auch zu beachten, daß R. Akiba bei dieser Selbstverwundung ausrief: אבי אבי רכב ישראל שרשיה wie Eliša über den Tod seines Meisters Elia; es entspricht dieses dem היי אדו und היי אדוד, nur wird der Betrauerte als Vater angesprochen, wie der König als Herr in אדן. Es ist demnach anzunehmen, daß die Schläge, die Akiba gegen seine Schulter oder sein Herz führte, dem Takte des Klageliedes folgten. Vgl. auch die Selbstverwundung der Falasa durch Steine bei Erstein, Eldad 171.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Die Klageweiber heißen in Syrien die lattamat = die sich ins Antlitz schlagen (Wetzstein, Syrische Dreschtafel 296.; es war sonach dieses Schlagen die bezeichnendste und auffallendste unter den Bewegungen dieser Frauen. Da nun auch in der Mischna 702 von denselben ausgesagt wird und wir das Schlagen des Ge-

Das Gleiche gilt vom Schlagen der Hände als Ausdruck der Freude, das beachtenswerterweise auch mit nen bezeichnet wird, in der Mischna Beşa v 2. Da wird hinsichtlich des Festtages bestimmt עם מפה und מפה verboten ist, מפה und מפה verboten ist, und als Grund wird in b. Beşa 36 b die Befürchtung angegeben, daß man sich sonst auch das Instrument richten würde. בקר zeigt, daß es sich in dieser Zusammenstellung um die Äußerungen der Freude handelt,1 wenn auch per sonst nur mit trüber Stimmung vorkömmt. Ebenso findet sich nem in jer. Hagiga n 77 b 40 im Berichte über die Beschneidungsfeier des Eliša b. Abuja, bei der die Gäste, nachdem sie gegessen und getrunken, ממפחין ומרקדין; und in Kohel, rab. 10, 19 sieht Simon b. Lakiš Leute auf der Straße מרכדין שמפחין, wofür sie bezahlt bekommen. Alle drei Verba sind von den Feldhütern in b. Erub. 104 a, Tos. Sabbath xvIII 6 ausgesagt, wo zu Äußerungen der Trauer keinerlei Veranlassung vorliegt. Beim Tanze finden wir men auch in Midr. Numeri rab. 4, 20, wo der Tanz des Königs David vor der nach Jerusalem ziehenden Bundeslade (n Sam. 6, 14) ausgemalt wird, מהן מכרכר, שהיה מקיש ידיו זו על זו וטופה ואומר כירי רם er schlug seine Hände zusammen und schlug und rief yxize(?). Scheinbar ist שבה und das Zusammenschlagen der Hände verschieden. in Wahrheit ist in dem jungen Berichte die Erklärung neben das nicht mehr gebräuchliche Wort gestellt worden. ner ist da offenbar mit מהאו בף in Jes. 55, 12, Psalm 98, 8, mit תקעו בף Psalm 47, 2 und הבה בה in II Reg. 11, 12 identisch, was allerdings als Beifallsklatschen erklärt wird (s. Baethgen). Und so wird auch קלם oder סלם vor der Braut von Händeklatschen begleitet gewesen sein,2 falls der Tanzende

sichtes auch im Midrasch als Trauerzeichen angetroffen haben, so könnte in diesem Falle nor trotz des eben geäußerten Bedenkens das Schlagen des Gesichtes bedeuten.

י So auch Raši z. St.; dagegen erklärt er es in b. Sabbath אל כך אל כך אל כך אל כך אל כך אל משפקן על הלב als Ausdruck der Trauer, offenbar nach dem biblischen בשק, was Toßafoth mit Recht bemängeln.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Zum Gesang des Wasf, der Schilderung der Schönheit der Braut und des Bräutigams, welcher vom Chor mit leichten Bewegungen, leisem Händeklatschen und sich wiederholenden Zwischenrufen begleitet wird. führt die Braut am Hoch-

nicht, wie R. Jehuda b. Ilai und R. Samuel b. Jishak, Myrtenzweige in der Hand hielt, deren rhythmisches Schwingen jenes ersetzt haben dürfte. Denn eine, wenn auch junge Midraschstelle in Pesikta rab. 95 bemerkt von Gästen bei der Hochzeit einer Königstochter ואין להם פה לרכור וידים לספוק ורגלים לרקוד, daß ihr Mund nichts sagte, sie ihre Hände nicht zusammenschlugen und ihre Füße nicht tanzten; sie setzt das Händeklatschen beim Tanze vor der Braut als zugehörig voraus. Ebenso die noch jüngere Stelle in Pirkê R. Eliezer xvn, wonach die Teilnahme an der Freude der Braut und an der Klage um den Toten aus dem Vorgehen der Königin Isebel gelernt werden könne; denn diese, deren Haus an der Straße stand, ging bei dem Anblicke eines Brautzuges auf die Straße ומצלצלת בכפיה ומקלסת בפיה ומחלכת עשר ממחה בכפיה ומקוננת בפיה ומהלכת עשר und bei einem Leichenzuge צערות. sie schlug die Hände zusammen, verkündete das Lob der Braut oder des Verstorbenen und ging zehn Schritte mit. Aber מפה kann nicht immer das Zusammenschlagen der Hände bedeuten; denn in jer. Synhedr. 11 19 d 76 (Horaj. 111 47 b 44, etwas abweichend Midr. Samuel xII, ed. Buber 34 b) wird erzählt: Als R. Johanan ins Lehrhaus kam und seinen Kollegen Simon b. Lakiš, der vor dem Zorne des Patriarchen R. Jehuda n. hatte fliehen müssen, nicht antraf, שרי ליה, ובחרא טפחין, fing er an mit einer Hand zu schlagen; da fragte ihn der Patriarch: Schlägt man denn mit Einer Hand? R. Johanan mußte mit der Hand entweder auf seine Hüfte oder seine Brust, keinesfalls gegen die andere Hand geschlagen haben, da sonst die Frage des Patriarchen sinnlos ist. Es scheint, daß es sich um den Ausdruck der Freude handelte und es außer dem Händeklatschen eine Geste der Hand dafür gegeben hat; es ist wahr-

zeitstage einen Tanz auf, Wetzstein in ZDMG. XXII, 1868, 105 ff. Hier tanzen die Lobredner selbst, wie am Tage nach der Hochzeit die den Wast Vortragenden bei Wetzstein, Syrische Dreschtafel 291: Es beginnt ein großer Tanz zu Ehren des jungen Paares; das dazu gesungene Lied beschäftigt sich nur mit demselben und der unvermeidliche Wasf bildet den Hauptinbalt.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Das Gehen entspricht dem Hüpfen oder Tanzen; für המכה hat Jalkut zu n Reg § 232 במכה.

scheinlich dieselbe, die in der Mischna Beşa v 2 und den oben angeführten Stellen pen heißt.¹

Schließlich finden wir nen im Kultus der Heiden und zwar gleichfalls in Verbindung mit dem Tanze in jer. Sota III 19ª oben (Numeri rab. 9, 48). Da wird die Anbetung des goldenen Kalbes ausgemalt und die beiden Amoräer aus der ersten Hälfte des m. Jahrhunderts sagen: Wer dem Kalbe geopfert, geräuchert und Trankopfer dargebracht hat, wurde vom Gerichte zum Tode verurteilt; wer מיפה ריקר שהק, wurde durch Prüfungswasser, wie eine des Ehebruches verdächtige Frau, geprüft; wer sich bloß im Herzen gefreut hat, starb an der Pest.2 In der Tos. Sabbath vi 2: המספק והמספק יהמרקד לשלהבת הרי זה מדרכי האמורי wird das Tanzen, das Zusammenschlagen der Hände und das Schlagen mit denselben vor einer Flamme als heidnischer Brauch bezeichnet.<sup>3</sup> In einer merkwürdigen Schilderung vom Erscheinen der Venus auf Erden bei Eldad aus dem Stamme Dan (A. Epstein, Eldad 59) lesen wir: Dort war ein großer Baum, gepflanzt in uralten Zeiten, auf denselben steigt die schönste Jungfrau nackt ימכה כף אל כף וביריכותית und schlägt die Hände aneinander und auf ihre Hüften, worauf alle erbeben und aufs Gesicht zur Erde fallen. Da haben wir offenbar nen und pen um-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Damit ist Hieronymus zu Ezcchiel 33, 33 zu vergleichen, der erzählt, daß die Juden in Palästina zu den Vorträgen ihrer Lehrer gehen plaususque commovent et vociferantur et jactant manus. Hier ist außer dem Händeklatschen noch eine andere Geste der Hände besonders bervorgehoben.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Im Midras ha-Gadol zu Exod. 11, 6 wird von einer Ägypterin erzählt, daß sie, als ihr einziger Sohn starb, sich ein Bild nach der Gestalt desselben machen ließ und täglich, nachdem sie gegessen und getrunken, sich erhob ינברקדת לשניו.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> H. Lewy in Zeitschrift des Vereines für Volkskunde in 1893, 27 übersetzt nach Levy (Neuhebr. Wörterh. in 570°) per mit: auf die Schultern schlagen, und sieht in der ganzen Angabe der Toßifta den noch im v. Jahrhundert bestandenen Brauch, einmal im Jahre auf den Straßen Scheiterhaufen zu errichten. durch welche Knaben und Mädchen hindurchsprangen, Kinder aber von Müttern hindurchgetragen wurden behufs Reinigung durchs Feuer (Theodoret Quaest. 47, vgl. Scholz, Götzendienst 186). In Wahrheit ist von alledem hier keine Spur, sondern es ist die im Texte angeführte Art der Verehrung einer Gottheit, hier der Flamme auf dem Hausherde.

schrieben; und durch dieses gottesdienstliche Schlagen der Hände wird der feierliche Augenblick des Erscheinens der Gottheit unter den Menschen eingeleitet (vgl. R. Smith, Religion der Semiten 263). Da uns sowohl von den Priestern der Phönizier (1 Reg. 18, 26 und KITTEL Z. St. und Heliodors Aithiopika IV 17, PIETSCHMANN, Geschichte der Phönizier 220), als auch von denen des syrischen Gottes Eleagabalus in Emesa (Herodian v 3, 5; 5, 3 ff., 5, 6 ff., Dio Cassius LXXIX 12, vgl. Mordtmann in ZDMG. 1877, xxxi 94 ff.) überliefert wird, daß sie das Bildnis des Gottes im Kultus umtanzten, so beruhen die Angaben im Talmud auf Wirklichkeit und zeigen uns, einerseits daß der Wortstamm קלם, der sich als mit רקד identisch erwiesen hat, auch im Opferkult dasselbe bedeutet haben kann, andererseits, daß das Schlagen der Hände aneinander und auf die Hüfte die das Tanzen begleitende Geste der Huldigung war. Da diese und ähnliche Bewegungen der Hände auch das Tanzen der Freude und der Trauer begleiteten, übertrug man die Bezeichnung des Tanzes auf die Bewegung der Hände und so heißt auch die Huldigung durch eine Geste und die Äußerung der Trauer durch das Strecken der Arme.1

Ist es nun klar geworden, daß קילים ursprünglich das Stampfen mit dem Fuße als Äußerung des Höhnens, dann den Tanz beim Vortrage der Trauerklage und des der Braut gespendeten Lobes bedeutet, so ist noch mit einigen Worten darauf hinzuweisen, daß weder die von Wetzstein beschriebenen syrischen Trauer- und Hochzeitsbräuche, noch die von Baldensperger aus Palästina vorgeführten, aber auch nicht die arabischen bei Wellhausen etwas dem gebenau Entsprechendes aufweisen. Ist auch nicht zu bestimmen, ob dieser Tanz im Hause des Toten oder auf dem Grabe oder während des Zuges zu diesem auf der Straße und in Verbindung mit der von den Klageweibern vorgetragenen Totenklage aufgeführt und wo das der Braut tanzend gespendete Lob gesprochen wurde, so tritt die Tatsache klar

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Es ist noch besonders zu beachten, daß קלב, wie קד, in seiner alten Bedeutung mit למני, dagegen in jüngeren Berichten, wo diese bereits verblaßt ist, mit dem Akkusativ der Person verbunden ist.

Rusammenhange mit קלם nirgends die Rede. Dagegen ist die Totenklage mit allen ihren Einzelheiten überall Sache von Frauen und Wetzstein (298) bemerkt nur noch, daß man in der städtischen Klage nicht selten hinter der Vorsängerin der Klageweiber auch die Männer um das Basin stehen und sich mit beiden Händen den Bart raufen sieht. Die oben aus der talmudischen Literatur angeführten Tatsachen gehören nach Galiläa und knüpfen sich an den Namen des R. Jehuda b. Ilai in Uša; aber es sind ihrer zu wenige, als daß wir schließen dürften, der קלום sei eine galiläische Sitte gewesen und האם dort die Bedeutung des Lobens gewonnen. Umsoweniger, als auch das Syrische die Wurzel mit derselben Bedeutung hat und nicht der mindeste Beweis dafür vorliegt, daß sie hier ein Fremdwort ist; während arab. قلس in der speziellen Bedeutung: "Den König preisen", bei Beladori ein frühes Lehnwort zu sein scheint.

## Über die armenische Version der Weltchronik des Hippolytus.<sup>1</sup>

Von

## Gregor Chalatiantz.

Als ich vor einigen Jahren an ein detailliertes Studium des Textes der "Geschichte Armeniens" des Moses von Chorene ging, zum Zwecke der Erkenntnis von deren wirklichen Quellen, wie auch um hierdurch zu einer endlichen Lösung der damit verbundenen wichtigsten Fragen beizutragen, — nämlich über den Grad von deren Glaubwürdigkeit und über die Zeit ihrer Abfassung, — gab ich im Jahre 1896 die Ergebnisse meiner Studien heraus, welche die Hälfte des Werkes des armenischen Historikers umfaßten. Jetzt nun, da ich den Druck des zweiten und letzten Bandes meiner Untersuchung über Moses beginne, möchte ich, vor dem Erscheinen dieser Arbeit, über einen interessanten Fund berichten.

Als ich in armenischen Handschriften nach Spuren des Africanus und Hippolytus forschte, welche von Chorenatzi im 13. Kapitel des zweiten Buches erwähnt werden, bei Gelegenheit der Geschichte des ersten Artasches, stieß ich in der Bücherei der ehrwürdigen Väter des venetianischen Mechitharistenordens auf eine kleine Handschrift, welche folgenden Titel trug: "Des Moses von Chorene und des Andreas" (soll heißen — Chronik). Dieses Werk ist nun bisher noch gar nicht untersucht worden, obwohl dasselbe den Spezialisten nicht ganz unbekannt war. Ich war angenehm überrascht, als ich

 $<sup>^1</sup>$  Ein Vortrag, gehalten auf dem x<br/>m Internat. Orientalisten-Kongresse zu Hamburg 1902.

im weiteren Verlaufe dieser Schrift eine wörtliche Übersetzung der bekannten lateinischen Bearbeitung einer Weltchronik ("Liber generationis'), welche dem Hippolytus von Rom¹ zugeschrieben wird, fand. In Betrachtung der Wichtigkeit dieses Schriftstückes nicht nur für die armenische historische Litteratur, sondern besonders für die byzantinische Chronographie, bereite ich dessen Druck vor. Doch halte ich es nicht für unpassend, schon jetzt auf dieser verehrten Versammlung einige Nachrichten darüber zu geben.

Die Handschrift trägt, wie gesagt, den Titel: "Des Moses von Chorene und des Andreas' - nach der venetianischen Version, und , des Moses von Chorene, des Andreas und des Ananias Schirakatzi' nach der Version der Patriarchatsbücherei von Etschmiadzin, wie ich sie selbst dort durchgesehen habe. Dieselbe geht von Adam und dessen ersten Nachkommen bis auf Noah, mit Bezeichnung von deren Geburtsjahren und der Lebensdauer jedes einzelnen. Dieser Teil der Handschrift, welcher zwei Seiten (in meiner Handschrift) umfaßt, ist aus einer Quelle entnommen - dem Moses von Chorene. Darauf folgen, schon aus andrer Quelle, dem Andreas, die Nachkommen der drei Söhne des Noah - Sem, Ham und Japhet, mit genauer Aufzählung aller von ihnen abstammenden bekannten Völker und Stämme und mit Angabe der Länder, Inseln, Flüsse, Berge, wie ebenso, welche Völker eine Schrift besaßen. Darauf wird, angefangen von Phaleg, die Aufzählung der jüdischen Patriarchen fortgesetzt, ebenso der Richter, Könige und Propheten - mit den zugehörigen historischen Daten - bis zur persischen Unterwerfung unter Kyros. Dieser Teil, welcher fast zwei Drittel der ganzen Handschrift umfaßt, hat eben wörtliche Ahnlichkeit mit dem ,Liber generationis' des Hippolytus nach der Ausgabe von DINDORF, Seite 413-419, jedoch ohne jede Erwähnung des Hippolytus. Dabei ist es interessant zu bemerken, daß in demselben Teile, im lateinischen Texte, im Vergleich zum armenischen, in sechs Fällen sich fehlende Zeilen finden - gezählt von drei bis acht - hauptsächlich

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Gelzer, Africanus und die byzant. Chronographie, II, S. 2.

aus den Ereignissen der griechischen Welt; diese Zeilen werden auch von Syncellus an den entsprechenden Stellen angeführt, als von Africanus entlehnt. Auf den Africanus beruft sich auch an einer der erwähnten sechs Stellen die armenische Schrift. — Aber schon von Seite 419 an, und zwar vom Verzeichnis der persischen Achämeniden an, vermindert sich die Ähnlichkeit des "Liber generationis' mit dem armenischen Text in bemerkbarer Weise. Im ersteren folgen bekanntlich nach dem Verzeichnis der Achämeniden blosse Namen - , Nomina creaturae' - von Adam, , Prophetarum nomina' - ebenso von Adam an, Nomina regum' - von Saul an, Nomina sacerdotum' - von Aaron an. Hierauf folgen Verzeichnisse der ägyptischen Könige - der Ptolemäer - von Alexander an und der römischen Kaiser von Augustus an bis zu Alexander, Sohn der Mammaa (im Jahre 224). Das Liber generationis' endigt mit der Aufzählung der "Nomina regum Hebraeorum" mit der Bezeichnung ihrer Regierungsjahre.

Die armenische Schrift, welche das "Liber generationis", wie gesagt, von der 419. Seite an verläßt, vor dem Verzeichnis der Achämeniden, führt eben dieses Verzeichnis, wie auch das darauffolgende der Ptolemäer von Ägypten, ziemlich abweichend an von der Darstellung des Hippolytus und berührt sich andrerseits sowohl in diesen Punkten, als auch in der weiteren Darstellung mit der Chronik des Eusebius. Hierauf folgen im armenischen Texte Abschnitte, welche im lateinischen fehlen, und zwar: über jüdische Herrscher von Jesus, dem Sohne des Josedek, bis Aristobulus und Alexander, "welche Hohepriester waren und zugleich Könige', über den Untergang des jüdischen Reiches, die Erhebung des Herodes, die Errichtung des römischen Kaiserreiches von Julius Cäsar und Augustus, unter welchem Christus geboren ward, und ebenso über die Predigt Christi ,nach den Worten des Phlegon und des Josefus' (Flavius), welche mit dem 15. Jahre des Tiberius zusammenfällt; hier sind auch verschiedene synchronistische Daten angeführt, welche demselben Jahre angepaßt sind. Obwohl das Verzeichnis der römischen Kaiser sich auch im lateinischen Texte befindet, so wird dasselbe doch hier

bis zu Alexander, dem Sohne der Mammäa geführt, während die armenische Schrift das Verzeichnis bis zum vn. Jahrhundert fortsetzt, und zwar bis zum byzantinischen Kaiser Heraklius (610-640). Die armenische Handschrift schließt gleichfalls mit dem im lateinischen Texte fehlenden Verzeichnis der persischen Sassaniden von Ardeschir bis auf Chosrau den zweiten Parwiz (590-628).

Aus dem angeführten kurzen Überblick ist deutlich zu ersehen, daß unsere Handschrift wirklich auf Grund dreier bestimmter Quellen hergestellt ist, und zwar: des Moses von Chorene, des Andreas und des Ananias Schirakatzi. Die Entlehnung aus Moses von Chorene (1, 4) oder aus einer von dessen Quellen, ist genau in der Handschrift selbst bezeichnet: dies ist der zwei Seiten umfassende Anfang (nach meiner Handschrift) über Adam und dessen Nachkommen bis auf Noah inklusive (mit einer ebenso ausführlichen Betrachtung über Enos und Noah), was vielleicht späterhin zu der bereits vollendeten Schrift des Andreas hinzugefügt worden ist, als dazu passende Einleitung. Der dem Andreas zugehörige Teil beginnt mit der Aufzählung von Noahs Söhnen; hierbei aber ist es fraglich, wo derselbe schließt und wo, folglich die dritte Quelle, Ananias beginnt. Wer aber ist jener Andreas? In armenischen historischen Werken, während der Zeit des Kaisers Konstantius (starb 361), wird ein gewisser Andreas erwähnt, ein Bruder des Bischofs Ma(n)gnos, welcher einen Traktat über den Kalender schrieb, der im Jahre 352 begann; nach den Worten des Asolik hat Cyrill von Jerusalem an diesen Andreas über die Erscheinung des Kreuzes geschrieben. Oben haben wir die wörtliche Ähnlichkeit von zwei Dritteln des armenischen Werkes mit dem "Liber generationis" des Hippolytus bemerkt. Diesen selben Teil halte ich für ein Eigentum des Andreas, welcher, augenscheinlich, einen Auszug aus dem Originale der Weltchronik des Hippolytus hergestellt hat in der Mitte des

<sup>1</sup> Geschichte der Kaiser (handschriftlich), Seite 24 (nach meiner Handschrift); Asolik, S. 138 (ed. S. Petersburg); Samuel von Ani, S. 65 (ed. Etschmiadzin). Jacobus aus der Krimm (xv. Jahrhundert) nennt den Andreas "Byzantazi" (aus Byzanz). (Dulaurier, Chronol. armén. p. 150.)

IV. Jahrhunderts. Andrerseits hat dieses Werk des Andreas aus dem Griechischen ins Armenische übersetzt der bekannte armenische gelehrte Mathematiker und Astronom des vn. Jahrhunderts, Ananias Schirakatzi, indem er dabei von sich aus die oben erwähnten, mit der Chronik des Hippolytus nicht übereinstimmenden und dort ganz fehlenden Teile, hinzufügte, darunter auch das Verzeichnis der persischen Sassaniden. In der Tat, stimmen die synchronistischen Daten über die Regierung des Heraklius und des Chosrau Parwiz vollständig zur Zeit des Schirakatzi; auf den Schirakatzi, als den Verfasser des uns hier beschäftigenden Werkes, deuten auch Sprache und Stil des Werkes.

## Anzeigen.

La Khazradjyah, Traité de Métrique Arabe par Ali El Khazradji, traduit et commenté par René Basset. Alger 1902. — XIII + 181 SS., 8°.

Das Gouvernement Général de l'Algérie hat seit 1898 die Herausgabe, Übersetzung und Erklärung einer Serie von arabischen Werken unternommen, in der die vorliegende Publikation des unermüdlich tätigen Direktors der École supérieure des Lettres in Algier die zehnte Nummer bildet. Der ersten Nummer dieser Sammlung war die Bezeichnung vorgesetzt: ,à l'usage des Cours d'enseignement supérieur musulman'. Diese Angabe ist bei den weiteren Bänden weggeblieben, wohl aus dem Grunde, weil man, wie die Tatsachen zeigen, das Programm erweitert und die Sammlung auch auf solche Werke ausgedehnt hat, die nicht speziell zum Zwecke des Gebrauches beim höheren Unterricht der Muhammedaner bestimmt sind. Die von Basset in dem vorliegenden Buch unternommene Bearbeitung und Erläuterung eines im Unterrichtsgang der Muhammedaner beliebten matn der arabischen Metrik will wohl beiden Zwecken dienen: als Lehrbuch für den einheimischen Unterricht und als Hilfsbuch für weitere gelehrte Kreise, die an der arabischen Metrik interessiert sind.

Diese Wissenschaft ist, nach der arabischen Tradition, bekanntlich von Chalîl b. Aḥmed al-Farâhîdî († gegen 170-5 d. H.), dem Lehrer des Sibawejhî, der sich auf ihn im Kitâb sehr häufig beruft, begründet und ausgearbeitet worden. Er selbst soll schon

zur Darstellung der metrischen "Ströme" (das arabische جر "Versmaßgattung" wird von den jüdischen Metrikern, die es übernommen, immer mit بن übersetzt) die Figur konzentrischer Kreise (دوائر) angewendet haben. Die Anwendung dieser Kreise ist zumindest aus der allernächsten Zeit nach Chalîl bezeugt. Bereits in der Hand des Ibn Munâdir, Zeitgenossen des Abû Nuwâs, sehen wir ein خاب (Aġ. xvii, 18, 9 v. u.), das ein einfältiger Gegner des Dichters so seltsam findet, daß er es für eine zindikische Schrift hält und gegen den Besitzer derselben auf Grund dieses "defter die Anklage auf Ketzerei erhebt. Die Zeit war für solche Angeberei besonders geeignet. Im x. Jahrh. sind die دوائر العروض bereits etwas völlig Feststehendes. S. Rasâ'il ichwân al-ṣafâ (ed. Bombay 1205—6) 194, 3 v. u.

Das metrische System des Chalîl hatte bald nach seinem Entstehen manche Kritik zu erfahren. Unter den Philologen scheint der Basrenser al-Achfas, der Mittlere († Anfang des m. Jahrh. d. H.) in seinem Kitab al-'arûd (Flügel, Gr. Schulen 63, nr. 5) andere Wege beschritten zu haben. Wir hören wenigstens von einer anti-عروض على مذهب thetischen Gegenüberstellung der beiden Systeme und ع على مذهب الاخفش (Makkarî 1 926). Sein älterer kufischer Zeitgenosse Barzach al-'Arûdî verfaßte neben anderen metrischen Werken ein كتاب النقض على الخليل (Fihrist 72, 10 ff.), während Rezîn al-Arûdi, ein Schüler eines unmittelbaren Jüngers des Chalil, die durch diesen festgesetzten Schemata mit vielen Sonderbarkeiten verkünstelte (Ag. vi, 11). Unter den Dichtern erzählt man von Abu-l-Atâhija, daß er sich nicht den herkömmlichen Metren anbequemen mochte. "Ich bin größer als die Metrik' sagte er (Ag. III, 131). Worin die philologische Opposition gegen Chalil bestand, können wir mangels an positiven Daten ebensowenig erschließen, wie wir auch nicht wissen können, welcher Art die Einwendungen sind, welche Vertreter des Kalâm, aus ihrem spekulativen Gesichtspunkte, gegen die Chalilische Metrik erhoben haben. Solche Kalâm-Kritik wird es wohl gewesen sein, die der Theologe Abu-l-'Abbas 'Abdallah al-Naśi (Ibn Śirśîr) aus Anbar († 293) an dem

Werke des Chalil übte; dies scheint aus dem dunkeln Text, Mas'ûdî, Marûg vii 882 zu folgen; vgl. ZDMG. xxxi 546: "mit der Kraft der Kalâm-Wissenschaft..... erhob er Bedenken gegen die Gesetze der Metrik'. Die Metrik wurde ja unter den propädeutischen Disziplinen der Philosophie behandelt (Ichwân al-ṣafâ ed. Bombay 1, 93) und in diesem Sinne haben auch al-Kindi, sowie Tâbit b. Kurra (Ibn abî Uṣejbi'a 1, 230, 11 كتاب في العروض) diese Kenntnis in den Kreis ihrer Forschung einbezogen.

Völlig absprechend hat sich einmal Ġâḥiz in einer Anwandlung von Skeptizismus über die Metrik ausgesprochen: sie sei 'eine neumodische Wissenschaft, eine geistlose Kunst, eine zerstückelte Manier, eine unbekannte Rede, die den Verstand ohne Zweck und Nutzen mit lauter "mustaf'ilun und fa'ûlun" belästigt': هو علم مولّد وأدب وأدب مقروض وكلام مجهول يستكدّ العقل بمستفعل وفعول من (bei Ḥuṣrî, Zahr al âdâb, II, 260).

Wie Philologen und Scholastiker so haben auch Musiktheoretiker das Schema des Chalîl nicht tadellos gefunden. Dies erfahren wir zumindest von Alfârâbî, der in einem jetzt nicht mehr vorhandenen Werke die Theorien des Chalîl, al-Kindî, Tâbit u. a. einer Kritik unterzog. (Land, La gamme arabe, Actes du vième Congrès internat. des Orientalistes, Leide 1883, Section sémit. 43). Noch viel später hören wir von einem Gegensatz zwischen الراء خليلية und الحاء عليه عليه المحاء العام الحاء عليه الحاء عليه الحاء عليه العام الحاء عليه العام العا

Das metrische System des Chalîl hat den Sieg über alle bemängelnden Bestrebungen davongetragen, was auch daraus zu ersehen ist, daß die letzteren nur mehr als bibliographische Tatsachen erwähnt werden können. Die Metrik selbst wird sogar zuweilen, namentlich in Büchertiteln als 'die Chalîl'sche Wissenschaft' (علم الخليل) bezeichnet. Vgl. z. B. Leiden nr. 276. Im xı. Jahrh. d. H. erzählt 'Abd al-Ġanî al-Nâbulsî in seinem Reisewerke al-Ḥaķîķat walmagâz aus Medîna: العباسي العباسي عبد الكريم الخليفة في علم العروض الذي سمّاء العباس في علم الخليل ومعم النفافي في علم القوافي المنهل الصافي في علم القوافي المنهل الصافي في علم القوافي DC. nr. 362, fol. 412 b).

Diese Literatur hat seit Chalil bis in die allerneueste Zeit immerfort große Pflege genossen (Basset vi). Zu leichterer Einprägung der Subtilitäten dieser Wissenschaft sind ihre Grundzüge häufig in Denkverse gefasst worden, die jedoch durch die Knappheit ihrer Andeutungen den Scharfsinn derart auf die Probe stellen, daß sie in der Regel eine Reihe von Kommentaren veranlaßten, ohne welche der Sinn ganz verschlossen wäre. Das berühmteste und am reichlichsten kommentierte Lehrgedicht dieser Literatur ist die unter dem Titel الرامزة الشافية في عِلْمَي العروض والقافية bekannte manzûma in 97 Tawîl-Distichen vom Andalusier Dijâ aldîn Muḥammed al-Chazragî (vn. Jahrh. d. H.), deren Bearbeitung den Gegenstand vorliegender Publikation des Herrn Basset bildet. In seiner Einleitung weist der Verfasser in 23 Nummern den Bestand der Kommentarliteratur nach, die sich an dies Lehrgedicht geknüpft hat. Der Text ist kein Neuling in unserer europäischen Literatur; bereits 1642 hat ihn Guadagnoli in Rom publiziert. Im Orient selbst dient die Kasîda Chazragîja als Textgrundlage im Unterricht der Metrik und ist als solche in die Mutûn-Anthologien aufgenommen. Mit Zugrundelegung eines solchen in Kairo gedruckten Textes und mit Berücksichtigung der in den Kommentaren bezeugten Rezensionen gibt hier Herr Basset einen kritisch revidierten Text des Lehrgedichtes, den er mit einer korrekten Übersetzung und sehr ausgiebiger Erklärung begleitet, durch welche die rätselartige Natur des in allerlei Dunkelheiten und Raffinements schwelgenden versifizierten Kompendiums des Chazragî erst recht zutage tritt. Durch zweckmäßige Disposition hat der Verfasser die Übersichtlichkeit in löblicher Weise ermöglicht.

Jeder kennt aus den früheren Publikationen die gewaltige Belesenheit Bassets und die lehrreiche Art, in der er die der Bearbeitung unterzogenen Texte reichlich mit Quellennachweisen und Parallelstellen zu dokumentieren gewohnt ist. Dasselbe erfahren wir auch hier an den in den Erläuterungen herangezogenen Belegversen. Allerdings tut er, unseres Erachtens, in dieser Beziehung manchmal des Guten auch mehr als nötig, wie wenn er auch bei so bekannten

Versen wie die Anfangszeile der Mu'allaka des Imru-ul Kajs (p. 147) eine ganze Seite Literaturnachweise folgen läßt; dasselbe gilt auch von einem Verse aus der Tarafa-Mu'allaka (p. 57), oder einem Verse der M. des 'Antara (p. 76) und des Lebid (p. 132). Hingegen wäre hin und wieder der Hinweis auf die Verfasser einiger im Kommentar angeführten Verse zu ergänzen. Der p. 52, 3 v. u. angeführte Vers ist natürlich nicht von Farazdak. Bei Ibn al-Sikkît ليس من مات الز 448, 9, Așma'ijjât ed. Аньwardт 2, 5, Chiz. ad. IV, 187, 8 v. u. L. A. s. v. موت II, 396 wird er vom vorislamischen Dichter 'Adî b. Ra'lâ zitiert; auch aus dem Dîwân des 'Alî wird er angeführt (Zeitschr. für die Kunde des Morgenl. II, 196). Buhturî bringt ihn in seiner Hamâsa (Leidener Handschr. WARNER 889, fol. 411) von Sâlih b. 'Abd al-Kuddûs. Anwendungen einzelner Phrasen des Verses finden sich auch in der Traditionsliteratur, z. B. Musnad Ahmed vi, 69 حاء بلال الى رسول الله فقال يا رسول الله ماتت فلانة واستراحت فغضب رسول الله فقال انّها يستريع من دخل اَلجُنّة Dahabî, Tadkirat al-huffâẓ (ed. Haidarâbâd) الم لا يُنْكِر ,343 المحتاء قال الذي لا يُنْكِر ,343 المحتاء المحتا Der Vers muß also jedenfalls eine المُنْكُر بيده ولا بلسانه ولا نقلته alte Sentenz sein, dem man in der religiösen Literatur eine fromme Wendung gegeben hat. — 74, 5 v. u. ist Hut. 8, 20, wo das erste Wort i; desgleichen 80, 17 ibid. 5, 14. — 139, 18 anonym Aģ. xvi, 86, 8.

Besonders kann hervorgehoben werden, daß der Verfasser bestrebt ist, durch die mit Hilfe der Parallelstellen konstituierte ursprüngliche Gestalt einiger Verse die Irregularität zu tilgen, für welche sie bei den Metrikern als Beispiele angeführt zu werden pflegen; sehr schön ist ihm dies bei einigen Versen, die man als Exempel zu benützen pflegt, p. 40 ff. gelungen. — Einige Kleinigkeiten: p. 7, 1 ist . . . zu dem ersten Halbvers zu ziehen; 17, 5 ist das des letzten Wortes zu tilgen, dieses selbst zu übersetzen "qui est purifié" (passiv): الْمُطَهِّرِينَ Basset hat dem Buche p. 153—164 einen fleißigen Nachweis der Varietäten der metrischen Schemata beigegeben, der sich nicht bloß auf die bei Chazragi behandelten Formeln erstreckt; ferner zwei Indices, den einen für die angeführten

Dichternamen, den anderen für die im Buche vorkommenden termini technici der Metrik. Auch dadurch eignet sich dies Buch als brauchbares Hilfsmittel für Fragen der arabischen Metrik und wir zweifeln nicht, daß es bei solchen Studien gute Dienste leisten wird.

Budapest, Februar 1903.

I. GOLDZIHER.

Samuel Krauss, Griechische und lateinische Lehnwörter im Talmud, Midrasch und Targum. Von —, mit Bemerkungen von Immanuel Löw. Teil I (1898) xlii + 350 S. Teil II (1899) x + 688 S.

Die Konstatierung griechischer Fremdwörter im Jüdischen geht in die talmudische Zeit zurück. Einzelne wertvolle Identifikationen aus der Zeit, wo beide Sprachen lebten, haben sich in den Kommentaren R. Chananels und sonst, aus gaonäischen Quellen und alter babylonischer Schultradition stammend, erhalten. Wesentlich bereichert wurden die alten Angaben durch neue, eindringende Forschung erst durch Sachs (1862, 1864). Das große Wörterbuch Levys bietet, so ziemlich alles früher Geleistete zusammenfassend, manches Gute. Einen meist unbrauchbaren Wust griechischer Identifikationen hat Kohut zusammengetragen, den auf diesem Gebiete ebensowenig philologischer Takt leitete, wie in seinen nur ganz ausnahmsweise brauchbaren arabischen und persischen Identifikationen für Wörter des Jüdischen.

Diesen Versuchen gegenüber bedeutet nun das Krauss'sche Werk einen großen Fortschritt der Forschung. Zunächst versucht Krauss im ersten Teile, der Grammatik, eine systematische Darstellung der Wandlungen, denen die griechisch-lateinischen Fremdlinge im jüdischen Munde sich unterwerfen mußten, um sich in Lautbestand und Bedeutung dem Bedürfnisse der neuen Heimat anzupassen. Die Arbeit ist ein sehr ernster, achtungswerter Versuch, der manches Gute zutage fördert. Erfolgreicher wäre sie geworden, wenn der grammatische Teil nach dem lexikalischen und der abschließenden Feststellung der Identifikationen durch den Verfasser

und seinen Mitarbeiter erschienen wäre. Das selbstgeprüfte Material wäre sicherer, bedeutend weniger, die Ergebnisse verläßlicher und das ganze Buch knapper geworden. Ich glaube nicht zu irren, wenn ich behaupte, daß der grammatische Teil, Laut-, Formen- und Bedeutungslehre statt der 20 Bogen des ersten Teiles auf der Hälfte der Bogenzahl erschöpfend und übersichtlich hätte behandelt werden können.

Diesem sowohl als dem zweiten Teile liegt eine nahezu erschöpfende Sammlung und Sichtung des in Frage kommenden Materials zugrunde. Der Umstand, daß die Lexikographen außer den Angaben des Aruch meist nur das Material Levys verwerten, machte eine erneute, sorgfältige Durchmusterung der Quellen, des weitschichtigen jüdischen Schrifttums der Tradition, notwendig und Krauss hat diese Aufgabe mit großer Umsicht gelöst. Bis zu den letzten, in neuester Zeit herausgegebenen Publikationen Bubers und anderer herab verfolgt er die Texte mit wachsamem Auge und bringt so den zu behandelnden Stoff in solcher Fülle und — so weit es ohne Handschriften geht — in solch kritischer Sichtung zusammen, daß sehon diese Leistung allein die höchste Anerkennung verdient.

Die hervorragendste Leistung des Verfassers ist aber die ausdrückliche oder stillschweigende Abweisung all der massenhaften, vollkommen unkritischen, aller philologischen Methode spottenden Identifikationen, die seine Vorgänger — nomina sunt odiosa — aufgehäuft haben. Die talmudische Lexikographie krankt an kritiklosen Kombinationen, da ihre Pfleger entweder jeder philologischen Zucht ermangeln oder ohne eingehendes Studium der Texte, mit fremden Wörterbüchern ausgerüstet, drauf loskombinieren. Das Ergebnis ist der Wust wilder Identifikationen, mit dem Krauss Abrechnung halten mußte. Hier liegt das Hauptverdienst des zweiten Teiles seiner Lehnwörter, in welchem die griechischen und lateinischen Fremdlinge in alphabetischer Folge ihrer semitischen Verkleidung untersucht werden. Darin, was Krauss stillschweigend gar nicht aufgenommen hat an Wörtern, die z. B. Kohut mit griechischen Wörtern kombinierte, und in den Identifikationen, die er zurückweist

oder in der Auswahl, die er unter den früher vorgeschlagenen trifft, steckt ein schweres Stück Arbeit. Weniger reich ist das Ergebnis des Werkes, wenn wir die positiven Resultate, das ist unwidersprechlich richtige, eigene, neue Identifikationen, überblicken wollen. Es hat sich trotz der großen Masse von Schlacken in den Arbeiten früherer auch vieles Brauchbare gefunden, da manches auf der Hand liegt und manches - namentlich von Sachs und Levy auch glücklich gelöst wurde. Doch zeigt der Verfasser, daß er durchaus auf selbständiger Forschung fußt, durch manche schöne Identifikation, die entweder ganz neu ist oder doch alte Lösungen genauer präzisiert. Man sehe - um einzelnes herauszugreifen beispielsweise Άδριανοί 222, αντωρός 123. 601, Άρούηρις 127, \*διπλόστοον 210, ἔμπορος 312, θάλασσαι 584, θεωρητής 256, κηρίνη 568, κοίτη 528, κοπτή 501. 559, \*κράτησις 568, \*λιβυρνική 302, Μάζακοι 330, \*μίλιον 325, μερμούς 353, \*μωχός 328, \*νοταρικόν 356, `Οστρακίνη 99, \*πατροβούλη 438, συμμαχία 375, τέρθρα 85, dimissus 205. 604, encomma 417, maccus 328.

Überflüssig, ja irreführend ist es, daß Krauss jedes Schlagwort so transskribiert, als ob es gerade für die so ausgedrückte Aussprache irgend eine traditionelle oder wissenschaftliche Begründung gäbe.

Den zweiten Teil hat Immanuel Löw im Manuskripte durchgesehen und hat seine Meinung über die Aufstellungen des Verfassers teils im Texte selbst, teils im Register, das er dem Buche beigegeben, zum Ausdrucke gebracht. Löw geht mit dem Verfasser sehr streng ins Gericht, und verhält sich gegen gewagte neue Kombinationen meist ablehnend. Stellenweise repliziert er auf des Verfassers Einwendungen, so daß das Buch eigentümlich anmutet. Die Behauptungen des Verfassers werden einer interessanten und nicht unergiebigen Kritik unterzogen. Jedenfalls hat die Verläßlichkeit des Buches durch diese Bemerkungen sehr gewonnen. Low fordert philologische Strenge in Beziehung auf die lautliche Entsprechung und tieferes Eingehen in die Realien. Klassische Philologen werden Löws lehrreiche Exkurse über σαγάλινα 47 b, ἄντλον 71, λοκαόνικος 307 und μελοχίνη 341 mit Interesse lesen. Bemerkenswert sind seine Noten zu: bisellium 161 a, pardalis 164, δίσχιστος 190 a und die Stelle aus Galen

über die verschiedenen Eier 270 b. Definitive Lösungen bieten die folgenden Identifikationen Löws: σμόρνινον 597 b, vexillum 598 b, σφήνωμα 112 a, δργία 133 b, δρθόγραμμος 145 b oblatio 154, φάκελος 251 b, trajanisch 323, sigillaria 371 b, στης 381, \*siciarii 391, σμήμα 398, πινικόν 448, προστάς 484, λογοκλέπτης 527, castellum 557, Caspia 562, βυάς 574. Hervorzuheben ist die schöne lautgesetzliche Erklärung der Form rugti aus είκων und die Erklärung des viel umworbenen rugti aus dem Syrischen.

Zum Schlusse erhalten wir zwei sehr genau gearbeitete Register: eines, das die Lehnwörter in 40 Gruppen einordnet, von denen 32, nach Realien geordnet, einen schönen Überblick über diejenigen Gebiete des öffentlichen und privaten Lebens bieten, aus denen die Entlehnungen stammen. Das zweite Register gibt ein alphabetisches Verzeichnis der Lehn- und Fremdwörter, zugleich bei jedem den Grad der Zuverläßigkeit der Identifikation und den Literaturkreis, aus welchem das Wort nachgewiesen ist, angebend. In diesem Register wird zugleich der dankeswerte Versuch gemacht, nachzuweisen, wie weit die betreffenden Fremdlinge auf ihrer Wanderung im Oriente außer dem jüdischen Kreise zu Syrern, Arabern, Armeniern und Türken gedrungen sind.

Krauss' Werk ist für die Sammlung, Sichtung und Erklärung der aus dem klassischen Altertume in altjüdische Kreise gedrungenen Wörter so ziemlich abschließend. Einzelnes wird, zum Teil aus kritischen Textausgaben der Zukunft, sich immer noch nachtragen lassen, viele Lösungen werden wohl in Zukunft besser gelingen, z. B. μέναυλον Gen. r. 5 p. 32, Theodor; repotia, Ziegler, Königsgleichnisse 361; κανωβικά Fraenkel, ZDMG. 55, 357, das numerische Ergebnis aber, das im Nachworte des zweiten Teiles zusammengefaßt ist, wird wesentliche Veränderungen schwerlich erleiden. Löw nimmt 1160 Lehnwörter und etwa 300 Fremdwörter an, in Summe also 1460, während nach Krauss' eigenen Annahmen die Hauptsumme 2260 beträgt.

Krauss hat die Lattes'sche Preisfrage, die den Anstoß zu seiner sehr fleißigen Arbeit gab, was den lexikalischen Teil anlangt,

glücklich gelöst. Der grammatische Teil müßte auf Grund der sicheren Ergebnisse des zweiten Teiles in aller Kürze neu bearbeitet werden. Um nur ein Beispiel anzuführen, so sind von 65 verbis denominativis 20 sieher falsch, von 13 direkt entlehnten verbis nur eines, περιάζω, vielleicht richtig, die übrigen sieher zu streichen.

Es wäre sehr wünschenswert, daß durch eine Preisfrage von seiten irgend einer gelehrten Gesellschaft, eine ähnliche Arbeit für das Persische im Jüdischen angeregt werde. Ohne solche Vorarbeiten und ohne Spezialschriften über die Lexikographie der Realien, wie sie in neuester Zeit S. Fraenkels Schüler liefern, kann weder ein wissenschaftliches talmudisches Wörterbuch zu stande kommen, noch der talmudische Sprachschatz für das gemeinaramäische Wörterbuch, an welches die Wissenschaft denn doch auch einmal wird gehen müssen, verwertet werden.

L. DE NOBISCU.

THOMAS JOSEPHUS LAMY. Sancti Ephraem Syri hymni et sermones, quos e codicibus Londinensibus, Parisiensibus, Romanis, Mausilianis, Sinaitis, Dubliniensibus et Oxoniensibus descriptos, edidit, latinitate donavit, variis lectionibus instruxit, notis et prolegomenis illustravit — Tomus IV. Mechliniae. H. Dessain. 1902 (XLVIII S. und 856 Kolumnen in Quart).

In den Jahren, die seit dem Erscheinen des dritten Bandes verflossen sind, hat Lamy noch eine ziemlich bedeutende Menge von Schriften zusammengebracht, die entweder sicher von Ephraim herrühren oder ihm wenigstens zugeschrieben werden. Gleich bei dem ersten Stück, dem in Prosa geschriebenen Leben des heil. Abraham Qīdhōnājā, ist die Autorschaft Ephraims mehr als zweifelhaft. Der Herausgeber muß, um sie aufrecht zu halten, annehmen, daß sie

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. meine Besprechung der beiden ersten Bände in den Gött. Gel. Anzeigen 1882, Stück 48 und 1887, Nr. 3 und des dritten Bandes in dieser Zeitschrift 4, 245 ff.

schon in ganz alter Zeit mehrfach Interpolationen erfahren habe, die eben von Ephraim in dritter Person reden. Nun macht aber die Erwähnung Ephraims als des Weisen, des Freundes jenes Abraham gerade den Eindruck der Ursprünglichkeit. Die ganze Schrift ist eine einheitliche Homilie; beachte die öfteren Anreden "meine Lieben" u. s. w. Die Lieder Ephraims auf den verstorbenen Abraham Qīdhonaja (Bd. 3, 759-835) erwähnen allerdings einige Hauptzüge. die wir in der Homilie wiederfinden, aber von der interessanten Nichte steht nichts darin. Auf alle Fälle ist diese Vita alt und wichtig, weil charakteristisch, wenn auch wenig erfreulich. Wir haben hier einen echt syrischen Asketen: Er entflieht der Hochzeitskammer. wird Einsiedler und bekehrt das heidnische Dorf عدم صدة zum Christentum. Die Mißhandlungen, die er dabei ertragen muß, sind ebenso übertrieben wie die Plötzlichkeit der allgemeinen Erleuchtung. Dann geht er wieder in die Einsamkeit und dient Gott in seiner Weise durch Gebet und Entsagung. Er wäscht sich nie. Im Schmutz zu verkommen gehört ja zur Vollkommenheit dieser Heiligen. Auch in Ephraims Liedern wird die Unsauberkeit als etwas besonders Herrliches an ihm anerkannt (3, 825). Nun bekommen wir aber eine ganz eigene Episode. Der Heilige hatte eine verwaiste Nichte zu sich genommen, um sie zur Asketin zu erziehen. Diese ließ sich aber von einem Mönch verführen, entfloh und ging in ein Bordell. Nach zwei Jahren entdeckte der Oheim den Aufenthalt des Mädchens und rettete sie, indem er sich, als Soldat verkleidet, in jenes Haus begab, sich mit ihr einschloß, sich zu erkennen gab und ihren Sinn umwandelte. Er nahm sie dann wieder mit, und sie wurde eine vollendete Heilige. Die Szene im Frauenhause ist merkwürdig anschaulich geschildert. Nach Ephraim sieht das aber nicht aus.

Keinem Verdacht der Unechtheit dürften die großen Sermone unterliegen. Im ersten spricht Ephraim ziemlich verdrießlich davon, daß die Jungen und Niedrigen sich so breit machen. Das deutet auf unangenehme persönliche Erfahrungen. In einem Sermon (227 ff.) werden die Eremiten getadelt, daß sie Feldbau treiben: sie sollen eben nicht arbeiten, sondern nur beten und meditieren. Hier zeigt

sich das ganze Unheil dieser orientalischen Askese.¹ Eine Reihe von Sermonen betrifft eine große Kalamität, anhaltenden Regenmangel (367—453). Schließlich läßt sich Gott durch die Gebete des ganzen Volkes erweichen und gibt Regen. Einige Stellen darin zeigen herzlichen Anteil an dem Unglück, aber die Künstlichkeit der Deduction auch Gott gegenüber und namentlich die entsetzliche Breite lassen uns nicht an Poesie denken. Wie ganz anders, voll poetischen Lebens behandelt der Prophet Joel eine derartige Landplage in seinem Schriftchen! — Die langen Sermone 265—355 hat schon die römische Ausgabe (3, 654—687), aber der Herausgeber hat neue Textquellen, die denn auch hier und da bessere Lesarten ergeben.

Wir erhalten ferner eine große Anzahl von Medhrāšē, vollständigen und fragmentarischen. Daß Lamy manche derselben aus den gedruckten Brevieren wiederholt, ist durchaus zu billigen. Allerdings wird es namentlich bei diesen schwer im Einzelnen zu bestimmen sein, ob sie wirklich von Ephraim sind. Leider ist die Handschrift des Brit. Mus., die für diese Lieder eine Hauptquelle ist, stark beschädigt, so daß viele nur arg verstümmelt vorliegen. Ich mache aufmerksam darauf, wie hier schon von Konstantin und Helena gesprochen wird (S. 555), sowie daß 693—707 die Thomasakten benutzt werden. Daß die Leiche des Thomas von Indien nach Edessa gebracht worden sei, finden wir auch in Carm. Nisib. 42.2 Das halbe alphabetische Lied auf die Seele 725 f. hat gnostische Vorbilder; natürlich ist aber hier alles rechtgläubig gewendet.

Übrigens sind auch die Sermone an einzelnen Stellen etwas verstümmelt. So fehlen S. 217 der ersten Strophe zwei Zeilen und der mit beginnenden (6 v. u.) eine. Infolge dessen sind alle Strophen bis ans Ende des Sermons falsch abgeteilt, wie sich ebenfalls

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ein reizendes Ideal der Faulheit orientalischer Münche gibt die kleine syrische Schrift von den Söhnen Jonadabs (*Les fils de Jonadab fils de Réchab*.... publié par F. NAU. Paris 1899). Da fliegt den frommen Idealmenschen die Speise von selbst in den Mund.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> In Wirklichkeit gleicht die Annahme der Translation zwei Legenden über die Ruhestätte des Thomas aus; s. Lipsius, *Die apokr. Apostelgeschichten* 1, 166. 3, 154 und sonst.

aus den deutlichen Sinnesabschnitten leicht ergibt. Ähnliches kommt hier auch sonst vor.

Lexikalisch sind etwa folgende Ausdrücke zu beachten: عننك 181 Var. (Anm. 9) ,machte die Augenlider (غصنة zu'; vgl. انصن bei P. Sm. — το 377, 2 ,welkt' wie 🕳 ἐξηράνθη Luc. 8, 6 Cur. und Sin. — يحصص 383, 13 ,leben auf'; die Stelle wird zitiert Barh., Gr. 1, 96, 18; 1 so ist auch Carm. Nis. 21, 176 2 zu lesen. Es gehört zu عيشى . — عيشى 387, 17, nicht etwa das alte ˌtun', sondern neues Denominativ von منظ ,Arbeiter sein', findet sich auch in einer Stelle Ephraims bei Barh. Gr. 1, 48, 10 und Julianos 77, 13. — 137, 16 (mit Unrecht in den ,Corrigenda' in 12 verbessert) ,verwirft', wie sonst mit in zusammengesetzt wird Carm. Nisib. 43, 199; Jac. Sar. in ZDMG. 30, 238, 5; Guidi, Sette Dormienti 36, 3; Bedjan, Patriarchen (hinter Jahballaha<sup>2</sup>) 289, 2. — 14 200 399, 13.415 paen. 423, 5 wie Cyrillonas 6, 169 (= ZDMG. 27, 596, 4 v. u.) scheint singende Schar' zu bedeuten (zu عشيرة ?). — (عمف خا اعمد عشيرة عشيرة ). 429, 7 ,sich bekümmern um'; meist mit ≤ Ephraim bei Barh., Gr. 1, 97, 24; Isaac 2, 204 v. 8; Wright 670 a, 17; mit ? (wie 4) Isaac 2, 56 v. 11. Es ist (gegen Barh. a. a. O. l. 23) durchaus von zu trennen. (Zu قيف ,die Spuren suchen', ,folgen'?) — اسرخ, wie 685, 19 für בבן zu lesen, ist = אבן, Szepter'; phonetisch geschrieben wie jüdisches תיגרא.

Leider zeigt auch dieser Band dieselben Mängel wie die früheren. Schon die Unzahl der Druckfehler — gleich das erste syrische Wort auf der ersten Seite der Einleitung enthält einen überflüssigen Buchstaben — macht keinen guten Eindruck. Wieder und wieder steht 2 für 3 u. s. w.<sup>2</sup> Sehr oft finden wir ein überschüssiges A, und sehr oft fehlt dieser Buchstabe, wo er nötig wäre. Natürlich werden

 $<sup>^1</sup>$ Falsch bei P. Sm. 2936 nach dem völlig unzuverlässigen "Karmsedinoyoʻ unter  $\underline{\text{"}}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vielleicht hält der Herausgeber solche Verwechslungen nur für gleichgültige orthographische Freiheiten. Würde er aber meinen, daß man etwa für poisson poison, für gens chants schreiben dürfe? Der lautliche Unterschied in diesen Beispielen ist doch nicht größer als der zwischen & und 4, — und 4 u. s. w.

auch wieder vielfach Buchstaben verwechselt, die sich bloß an Gestalt ähnlich sind wie und woder und in. Als Probe gebe ich die Nachlässigkeiten von zwei aufeinander folgenden Kolumnen. 227, 5 steht مناسبة für المنابة für المنابة für المنابة für المنابة für مناسبة für مناسب

Solche Fehler können freilich den einigermaßen des Syrischen kundigen Leser nicht viel stören, aber es gibt doch Fälle, wo ihm die Ungenauigkeit der Abschrift oder der Druckkorrektur unbequem wird, und nicht in allen Fällen wird er durch die Übersetzung auf das Richtige gebracht. Das Druckfehlerverzeichnis verbessert nur einen sehr kleinen Teil der Nachlässigkeiten. Dazu ist die da angegebene Korrektur von 97, 1 überflüssig, von 137, 16 unrichtig (s. oben 199); ebenso die von 161, 11 (für welche Stelle ich allerdings keine sichere Heilung weiß), von 519, 16 und von 771, 11 (wo zu lesen ist). Die Korrektur von 787. 14 enthält selbst einen Druckfehler.

Eine ziemlich große Anzahl von Stellen ist mir unklar geblieben. Schwerlich hätte ich aber in dieser Hinsicht so oft angestoßen, wenn alles genau nach den Quellen gegeben wäre. Das ist jedoch wieder nicht einmal beim Abdruck von Stücken der Fall, die schon früher ediert waren. Ich habe eine beliebige Kolumne (297) mit der römischen Ausgabe (668 f.) kollationiert und freute mich anfangs, alles korrekt zu finden; dann aber sah ich, daß Zeile 24 on nach schehlt, Z. 29 on nach schund daß eben wegen des Homoioteleuton zwei ganze Zeilen ausgefallen sind, die allerdings in der Übersetzung repräsentiert werden.

Von der argen Nachlässigkeit in der Behandlung der Texte kann sich übrigens auch ein des Syrischen Unkundiger eine Vor-

 $<sup>\</sup>mathfrak{P}^{\circ y}_{\mathbf{r}}$  leicht zu erkennen.

stellung machen, wenn er einen Blick auf die in der Einleitung angeführten griechischen Stellen (xxxII. xxxv) oder die deutsche (xLIV Anm.) wirft. Dazu stimmt, daß hier für Λαμπροτάτη immer wieder Lamprothate steht.

Daß der Herausgeber da, wo er mehrere Quellen benutzen konnte, den Text kritisch herstellen sollte, war nicht zu verlangen. Immerhin konnte er mit einigem Nachdenken erkennen, daß 27, 14 (so) مرابع المرابع عليه المرابع عليه المرابع المراب

Schon das Gesagte weist darauf hin, daß der Herausgeber sich nicht all zu viel um grammatische Korrektheit und um genaue Auffassung der Wortbedeutungen kümmert. Das erhellt noch mehr aus der Übersetzung. Allerdings habe ich diese durchaus nicht ganz verglichen, aber die Prüfung mancher einzelnen Stellen genügt, ein günstiges Urteil unmöglich zu machen. Es mag noch hingehen, daß ihm so einfache Dinge nicht geläufig sind, wie daß up "erworben habend, besitzend" ich "erwerbend" (resp. "erwirbt") heißt, so daß er 237, 21 au au dur ihr possidet omnia acquirit" weniger scharf wiedergibt: qui nihil possedit omnia possidet. Aber es kommen viel ärgere Fehler vor.

Man muß Ephraim lassen, daß er sich innerhalb seines Gedankenkreises bei aller Spitzfindigkeit logisch auszudrücken pflegt; die Übersetzung läßt ihn aber manchmal ziemlich sinnlos reden. Was soll z. B. 98 paen. gladius vulnerat et interimit? statt 'das Schwert rostet und nutzt sich ab' (ist also weniger schlimm als die Jugend, die sich nicht zurückhalten läßt). Schon die folgende Parallele hätte den Herausgeber richtig leiten sollen. — Durch die sprachlich unzulässige Auffassung der Anfangsworte hat er sich den Sinn des ganzen § 8 col. 101 f. verdorben. Der paralleit ist da nicht der Teufel, sondern der arglistige Mensch. So auch am Schluß des Sermons 103. Das stimmt zu allem, was vorhergeht. — paralleit paralleit promische Ausgabe (3, 653 C) ne alienus a montium asperitate fieri velis. Paralleit sind eigentlich wohl cubilia; es wird hier wie Wiener Zeitschr. f. d. Kunde d. Morgenl. XVII. Bd.

3, 895 str. 2 für die Höhlen der Einsiedler stehen. – محصد das fade Kraut (Job 9, 6), ist dem Übersetzer 171 paen. somnolentus; er denkt wohl an אבים, Traum'! - אבי 187, 11 ,Frevel' übersetzt er est obliterata, nimmt es also als 🌬 und bedenkt dabei nicht, daß es als Prädikat des Fem. حدمه wenigstens محمد heißen müßte. — 231, 19 läßt er die Einsiedler als stolze Herren (عُنة) reiten, statt sie sich (beim Feldbau) auf ihre Grabscheite (12) lehnen zu lassen; und gar str. paenult. , pro tabulis scriptoriis portant heros' statt ,... tragen sie Grabscheite'. Was denkt er sich bei den Herren tragenden Asketen? - 41 in 456, 16, ich bin Fürsprecher' (συνήγορος) ist ihm Odibilis sum simul; wie er da ir auffaßt und was der ganze Satz da bedeuten soll, ist mir rätselhaft. — Tu es filius qui sanasti filiam sacerdotis heißt es 554, 4 v. u. von Ephraim, dem Sohn Josephs. Das verstehe einer! Zu übersetzen ist 'du bist der Sohn der Asyath, der Priestertochter'. معما ist ja die alte syrische Entstellung für אסנת Gen. 41, 45, 50. 46, 20. — 561, 2 nimmt Lamy ב si (irreal) als nisi und macht den Satz dadurch sinnlos. - Durch falsche Lesart oder aber bloße falsche Abschrift (ائست für المست für المست أ kommt zu stande ecce ignis accenditur in cunctis hominibus, ut primi fiant ultimi statt .ja, das Feuer liegt in jedermann, daß er rasch Brennstoff werde' (255 oben). - Si ira tua permittat, vivet, statt , wenn dein Zorn will, so ist er eine Fehlgeburt' (lies 12-4) 415 unten: Gegensatz , wenn (aber) deine Gnade will, ist er ein Greis'. Da soll ic, einmal permittat und einmal, wie sonst immer, velit heißen und wohl eine Form von Las sein! U. s. w.

Die Einleitung enthält manches Brauchbare, aber auch manches Überflüssige. In den Erörterungen über Echtheit und Unechtheit von Werken, die dem Ephraim zugeschrieben werden, wird niemand besonders kritischen Geist erwarten.

Gern hätte ich über die ganze Sammlung, gern wenigstens über den letzten Band anders geurteilt, aber den Tatsachen gegenüber mußte ich so sprechen. Dabei erkenne ich an, daß der Fleiß,

<sup>1</sup> Ιλλικό = σχόπελον und σωρός s. bei P.-Sm.

den Lamy auf das große Werk verwandt hat, durchaus nicht nutzlos gewesen ist, daß wir ihm für die Ausgabe so vieler alter Texte zu Dank verpflichtet sind. Aber freilich, wenn schon der Kenner des Syrischen auf Schritt und Tritt anstößt, so darf einer, dem der Urtext unzugänglich ist, die Übersetzung nie als einigermaßen zuverlässige Wiedergabe jenes gebrauchen.

Straßburg i. E., den 31. März 1903.

TH. NOLDEKE.

## Kleine Mitteilungen.

East and West. — Es ist wahrlich der Mühe wert, die Aufmerksamkeit der Gelehrten sowohl, wie aller, die sich für Indien und die Inder interessieren, auf eine Zeitschrift zu lenken, welche seit November 1901 in Bombay erscheint und es sich zur Aufgabe macht, Orient und Okzident einander näher zu bringen. 'East and West', so heißt es in dem Prospektus, 'has a mission. It is to interpret the West to the East and the East to the West, so that the science and enlightenment of the one may act on the ancient wisdom and learning of the other, to uphold the ideals of a higher civilization.' Daß dies nicht bloße Worte sind und es sich hier wirklich nicht um ein rein geschäftliches Unternehmen, sondern um ein hohes ideales Ziel handelt, dafür bürgt der Name des Herausgebers der neuen Zeitschrift. Es ist dies der rühmlichst bekannte Philanthrop und Reformator Mr. Behramji M. Malabari — eine der edelsten und liebenswertesten Persönlichkeiten des heutigen Indiens —, dessen aufopferungsvolle Tätigkeit im Kampfe für die Abschaffung der Kinderheiraten und für die Wiederverheiratung der Witwen und überhaupt für die Verbesserung der sozialen Stellung der Frau in Indien auch im Westen längst anerkannt ist.

Hier möchte ich vor allem darauf aufmerksam machen, daß auch der Forscher, der Indologe und der Ethnologe, manche Aufsätze in dieser Zeitschrift mit großem Nutzen lesen wird. So handelt z. B. Professor S. Satthianadhan in dem lesenswerten Aufsatz 'The Indian Village Community' (Vol. 1, Nr. 3 Jan. 1902) über indische

Wirtschafts- und Familienverhältnisse. Über das indische Kastenwesen gibt ein lehrreicher Artikel von S. M. NATESA SASTRI 'A Bird's-Eye View of Brahmanism' (Vol. 1, Nr. 11, Sept. 1902) sehr interessante Aufschlüsse. An einer Reihe von Beispielen wird hier gezeigt, wie in dem letzten Jahrzehnt des verflossenen Jahrhunderts in Südindien die Tendenz der nichtbrahmanischen Kasten, sich zu höheren Kasten zu erheben, mehr und mehr zugenommen hat. Von geradezu spannendem Interesse ist ein Aufsatz von Alfred Nundy 'The Nairs of the Malabar Coast' (Vol. 1 Nr. 12, Oct. 1902), welcher die höchst eigentümlichen Ehe- und Familienverhältnisse der polyandrisch lebenden Nairs behandelt. Für den Ethnologen bietet dieser Volksstamm ein Problem von unvergleichlichem Interesse. Manche ihrer Sitten scheinen den niedrigsten Kulturstufen anzugehören, und doch versichert uns Nundy, daß die Nairs sowohl körperlich wie geistig und moralisch ungemein hoch stehen. Es wäre von größter Wichtigkeit, über die Verhältnisse und insbesondere über die Geschichte dieser rätselhaften Bewohner der Malabarküste mehr zu erfahren. Erwähnung verdient auch ein Artikel von S. M. Edwardes 'A Glimpse of Koli Life' (Vol. 11, Nr. 15, Jan. 1903), welcher Religion, Sitte und Brauch und namentlich die Hochzeitsgebräuche der Kolis von Danda (einem Dorf nördlich von Bandra im Konkan an der Westküste Indiens) ausführlich schildert.

Mit den Religionen Indiens und mit religiösen Fragen überhaupt beschäftigen sich viele Aufsätze in den bisher erschienenen Nummern von East and West. Wie der altindische Geist sowohl im guten wie im schlechten Sinne im heutigen Indien fortlebt, kann man aus manchen dieser Aufsätze deutlich sehen. Man lese die kuriosen Artikel über 'The Evolution of Nought and Minus' by 'Zero' und die sich daran anschließenden Aufsätze von 'Artaxerxes', 'Old Signs and Their Root Meanings' (Vol. 1, Nos. 7—10, May—August 1902), in denen die wüstesten Spekulationen über Zahlen, über das Verhältnis von Mann und Weib, über die Silbe om und die Gäyatrī und über die höchsten theosophischen Fragen in mystisch-verworrener Weise durcheinandergerüttelt erscheinen — und der Kenner der

altindischen Literatur wird nicht darüber in Zweifel sein, daß hier der Geist der Brāhmaņas, Āraņyakas und Upaniṣads mit ihren mystischen und oft geradezu unsinnigen Identifikationen, Spitzfindigkeiten, etymologischen Spielereien und Phantastereien noch immer fortlebt. Daß aber ebenso auch jener Geist, welcher die erhabensten Lehren des Vedanta gezeitigt hat und in der Sittenlehre des Buddhismus so wunderbar zum Ausdruck gekommen ist, im heutigen Indien noch nicht erstorben ist, das zeigt jede einzelne Nummer von East and West, insbesondere die kurzen, aber interessanten Aufsätze von M. Malabari selbst in den stets lesenswerten 'Editorial Notes'. Ich hebe besonders hervor die ungemein lehrreichen Bemerkungen über 'The Power and Beauty of Beggary', in welchen die Grundverschiedenheit der indischen und der europäischen Auffassung von der Ethik des Bettelns in geistvoller Weise dargetan wird (Vol. 1, Nr. 2, Dec. 1901), und die von Geist, Humor und sittlichem Ernst erfüllte Parabel 'The Professions according to the Yahuka Purāṇa' (Vol. 1, Nr. 8, June 1902). Da wird erzählt, wie Brahman die Vedas verkündet und alle Wesen, auch die Tiere, erfreut lauschen. Brahman ist in gnädiger Stimmung und auf des Fuchses Bitte geneigt, den Tieren einen Wunsch freizustellen. Da wünschen sich alle Tiere, Menschen zu werden, doch so, daß der Fuchs immer noch als Fuchs, der Wolf als Wolf, der Hund als Hund u. s. w. erkennbar sein möge. Und Gott Brahman gewährt ihren Wunsch, alle Tiere sollen Menschen werden, und sie sollen durch ihre Berufsarten als Tiere - der Fuchs als Minister, der Esel ('uncomplaining, patient, and burden-bearing') als Schreiber, der Wolf als Polizeimann, die Hunde als Advokaten, die Katzen als Arzte, die Pferde als Rajas und Maharajas ('gaily attired and led to dances and parties and fêtes and festivities, but held under reins tight and strong'), die Kamele ('with water in your stomach for food, crooked and hunch-backed and out of harmony with the other professions, turning up your nose at everything, with the burden of the future on you') als Lehrer u. s. w., u. s. f. - erkennbar sein. Auch alle wilden und schädlichen Tiere, Schlangen, Skorpione,

Ratten, Würmer u. s. w. werden zu Menschen. Da wird den Tieren bange, und der Fuchs frägt Brahman, ob es denn keine Befreiung von diesem 'pseudo-human state' gebe, worauf der Gott antwortet: 'Yes, salvation there shall be, when no more, as men, you need your former natures, and when love unselfish rules you all.' Aus Malabaris Feder stammt auch ein interessanter Aufsatz im letzten Heft, 'Recollections of Max Müller and his Hibbert Lectures'.

Wer sich für altindische Religion interessiert, der wird einen Aufsatz von Krishnalal M. Jhaveri über 'Krishna: The Hindu Ideal' (Vol. 1, Nos. 6 u. 7, April-May 1902) mit Nutzen lesen. Es ist dies eine durchaus beachtenswerte Studie über den Charakter des Krṣṇa im Epos und in den Purāṇas, die auch für die Mahābhārata-Kritik nicht unwichtig ist. Wen die jüngsten Phasen im religiösen Leben Indiens mehr interessieren, der wird die Aufsätze von Рвомотно Loll Sen über seinen großen Onkel Keshub Chunder Sen, den Begründer der Brahmo Somaj, mit Vergnügen lesen (Vol. 1, Nos. 7 u. 8, May-June 1902).

Es ist selbstverständlich, daß in einer von Malabari geleiteten Zeitschrift der Erörterung der Frauenfrage überhaupt und der indischen Frauenfrage im besonderen eine hervorragende Stelle eingeräumt wird. Höchst interessant ist in dieser Beziehung ein Artikel von Pandit Siva Nath Sastri 'Social Reform in Bengal' in der Januar-Nummer 1903 (Vol. II, Nr. 15), welcher die Bestrebungen für die Abschaffung der Kinderheiraten und die Gestattung der Witwenverheiratung durch die ergreifende Schilderung von vier Lebensschicksalen illustriert. Der Pandit erzählt zuerst die Geschichte eines jungen Advokaten in Barisol, der sich die Wiederverheiratung seiner Stiefmutter angelegen sein ließ und sich darum den unglaublichsten Verfolgungen aussetzte. Sein Vater hatte sich nämlich, nachdem seine erste Frau gestorben war, der indischen Unsitte gemäß mit einem neunjährigen Mädchen verheiratet, welches er nach wenigen Jahren als Witwe hinterließ. Der junge Advokat hatte sich der Bewegung zu gunsten der Witwenwiederverheiratung angeschlossen, und setzte trotz dem heftigen Widerstand aller Verwandten die Ver-

heiratung seiner jugendlichen Stiefmutter mit einem befreundeten jungen Arzte durch. Die Folgen blieben nicht aus. Er wurde aus der Kaste ausgestoßen, seine Klienten verließen ihn, seine Kollegen wollten nichts mit ihm zu tun haben; Männer, Frauen und Kinder wiesen mit Fingern auf ihn als einen Verworfenen - 'and many a country wag composed popular songs celebrating the inglorious distinction of this man, as "mother's match-maker". The streets echoed with these songs, and they also supplied much pleasant recreation to the boatmen who hourly plied their craft in the river before the town'. Alles dies ertrug der edle junge Mann mit heroischem Gleichmut und dem frohen Bewußtsein, eine gute Tat vollbracht zu haben. Nicht minder rührend ist die Geschichte des jungen Studenten, der mit seiner Mutter und seiner verwitweten vierzehnjährigen Schwester in Kalkutta lebte und sich und den Seinen die schrecklichsten Verfolgungen zuzog, weil er die kindliche Witwe, seine Schwester, mit einem würdigen Manne verheiratete. Geradezu ergreifend ist auch die Schilderung von dem Heldenmut eines jungen Mädchens, welches sich der Heirat mit einem Kulin, dem sie von ihrem Großonkel als vierzehnte Gemahlin angetraut werden soll, durch die Flucht entzieht; und die Aufzählung der Leiden eines Madchens, welches der grausamen Behandlung in einer Kulin-Familie entflieht und nach unsäglichen Qualen und Verfolgungen von einem Mitglied der Brahmo Samaj gerettet wird.

Allein Mr. Malabarı läßt nicht bloß die Anhänger seiner Partei zu Worte kommen. So finden wir in Nos. 3, 6 und 9 von East and West (Jan., April und July 1902) eine Reihe von Artikeln über 'The Murder of Women', in welchen sowohl die fortgeschritten europäischen als auch die orthodox brahmanischen Anschauungen über die Tötung von Frauen wegen Ehebruchs vertreten werden. Die Artikel sind für den Indologen wie für den Sozialpolitiker gleich interessant.

Der Reformbewegung gehört auch ein schöner Aufsatz von Mrs. Florence Donaldson über 'Medical Aid to the Women of India' (Vol. 1, Nr. 8 June 1902) an, der einen tiefen Einblick in das indische Frauenleben tun läßt. Wie bezeichnend ist z. B. folgendes:

Ein aufgeklärter mohammedanischer Fürst wollte seine Gattin aus dem Haremsleben befreien; da flehte sie ihren Gatten inständigst an, sie lieber zu töten, als sie das Gelübde der Verschleierung brechen zu heißen. Mrs. Donaldson behauptet, daß 99 von 100 Frauen in Indien dasselbe getan haben würden.

Auch historische Bilder aus dem indischen Frauenleben finden wir in East and West. So enthält Nr. 16 (February 1903) einen schönen Aufsatz von Krishnalal M. Jhaveri über 'Zel-un-nisa: Princess: Poetess', die Tochter von Aurangzeb.

Zahlreiche kürzere und längere Artikel in East and West beschäftigen sich mit der anglo-indischen Politik, mit den Wirtschaftsverhältnissen im heutigen Indien und namentlich auch mit Erziehungsfragen. Ganz besonders möchte ich hervorheben einen höchst beachtenswerten Aufsatz Seiner Hoheit des Maharaja von Baroda über 'Education of the Backward Classes in India' (Vol. 1, Nr. 11, Sept. 1902) und eine Reihe von Artikeln über 'Cultivation of Indian Vernaculars' (Vol. 1, Nos. 12, 13, 11, Nr. 16, Oct. Nov. 1902, Feb. 1903).

Wiederholt wird in der Zeitschrift das Verhältnis zwischen Engländern und Indern und die Frage erörtert, ob der Engländer jemals den Inder ganz verstehen könne. Von den verschiedenen Aufsätzen, die sich mit dieser Frage beschäftigen, ist der beste ein 'Citizen' unterzeichneter Aufsatz 'The Great Separation' (Vol. 1, Nr. 14, Dec. 1902), wo überzeugend dargetan ist, daß die Verschiedenheit der Anschauungen in Bezug auf die soziale Stellung der Frau und die grundverschiedenen Eßsitten Engländer und Inder am schärfsten von einander trennen.

Die große Aufgabe, die sich East and West gestellt hat, ist die, den Ausspruch Rudyard Kiplings —

'Oh! East is East, and West is West. And never the twain shall meet'

ad absurdum zu führen. Wir glauben, daß Mr. T. Baty in seinem Aufsatz 'Oriental and Occidental Ideals' (Vol. 1, Nr. 2, Dec. 1901) Recht hat, wenn er sagt:

'After all, we have a common human nature, and, contrary to the absurd impression of the superficial observer, it is the opinion of those Westerns who know the East best, that it is no more difficult to understand an Oriental than it is to understand anybody else, if you will only take the trouble.'

Wie wenige geben sich die Mühe! Möge des trefflichen Mala-Bari edles Bemühen, das Verständnis des Ostens für den Westen, ebenso wie des Westens für den Osten zu fördern, von Erfolg gekrönt sein, und möge East and West sowohl im Osten wie im Westen recht zahlreiche Leser finden!

M. WINTERNITZ.

# Zum altindischen Hochzeitsritual.

Von

#### Theodor Zachariae.

(Schluß.)

## Rot und Blau als Zauberfarben.

Rot. — Über die rote Farbe handelt eingehend, mit besonderer Berücksichtigung deutscher Verhältnisse, E. L. Rochholz, Deutscher Glaube und Brauch II, 189 ff. (über Rot als Götter, Priester- und Zauberfarbe S. 225—232). Über die Bedeutung der roten Farbe im alten Indien, zumal in der indischen Traumdeutung, spricht Pischel ZDMG. 40, 116 ff. (vgl. S. 760). Auszug aus einem Vortrag über die rote Farbe von E. Lemke, Zeitschrift des Vereins für Volkskunde ix, 106 f. Über die lustrale Verwendung der roten Farbe bei Griechen und Römern Ernst Samter, Familienfeste (Berlin 1901) S. 40. 47 ff.

Rot ist, wie bereits bemerkt wurde, neben Blau die Farbe des Rudra, der in erster Linie ein gefürchteter, schlimmer Gott' ist. Als rot wird er in den vedischen Schriften wiederholt bezeichnet; ja der Name Rudra selbst bedeutet vielleicht nichts andres als "der Rote". Rot ist Rudras Farbe auch in den Lehrbüchern des Alamkāra, Rot gilt ebenda als Farbe des raudrarasa und des Zorns. Wer

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> А. Вакти, The Religions of India (1882) p. 14. Pischel, ZDMG. 40, 120; Ved. Stud. 1, 57 ff. Pischel meint, die Geltung der roten Farbe als einer schreckenerregenden, unglückkündenden gehe auf Rudra zurück. Ich glaube umgekehrt, daß die rote Farbe dem Rudra zugeteilt wurde, weil man sie als eine schreckenerregende Farbe ansah.

Zauberei treibt, soll dem Rudra eine rote Kuh opfern.¹ Ein blutrotes Opfertier wird von rotgekleideten und rotbeturbanten Priestern dargebracht, wenn es sich um die Vernichtung eines Feindes handelt: Oldenberg, Religion des Veda 359, der dazu bemerkt:² So etwas ist nicht späte priesterliche Düftelei, sondern es trägt den Stempel urältesten Zauberwesens.

Rot ist die Farbe des Todes; 3 rot sind die Kleider eines zum Tode Verurteilten, mit rotem Pulver wird er bestreut, aus roten Blumen, besonders aus Oleanderblüten, besteht der Totenkranz. Belege bei Pischel, ZDMG. 40, 119. Auf das Pulver aus rotem Sandel (raktacandana), womit ein Verurteilter bestreut wird, spielt Bāṇa im Harṣacarita 225, 14 an. Der Kranz aus rotem Oleander (rattakaṇaveramālā) findet sich auch im Jātakabuche No. 318 (vol. 111, p. 59, 13, wo das Haupt des Hinzurichtenden mit Ziegelmehl bestreut wird) und No. 472 (111, 111). Im Khantivādijātaka No. 313 und im Culladhammapālajātaka No. 358 trägt der Scharfrichter (coraghātaka) ein rotbraunes Gewand und einen roten Kranz (vol. 111, p. 41, 2. 179, 1). — Bei der Schlichtung von Grenzstreitigkeiten müssen die Zeugen oder die als Schiedsrichter gewählten Nachbarn rote Kleider anziehen und rote Kränze aufsetzen: 4 Julius Jolly,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Geldner, Vedische Studien III, 118. Hillebrandt, Ritualliteratur S. 172. 176.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> In der Anmerkung sagt Oldenberg: Gewiß spielt hier auch die Farbe des Rudra mit; das Tier wird Agni als dem von Rudra begleiteten geopfert. — Siehe auch Hillebrandt, Ritualliteratur S. 10. 139. 176; Caland, Altindisches Zauberritual S. 158 n. und die auf S. 183 aus dem 31. Atharvavedaparisista mitgeteilte Stelle (raktosnisi raktaväsäh krynämbaradharo 'pi vä juhuyäd vämahastena).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. Ind. Ant. 31, 251: (In Travancore) the corpse of a deceased Prince is invariably wrapped in a red or scarlet silk cloth, and it would be interesting to know why red or scarlet is the colour chosen. Yet nobody appears to be sure.

— Über einen ähnlichen Gebrauch in Birma vgl. Ind. Ant. 24, 158. Siehe ferner Lubbock, Entstehung der Civilisation, S. 256. Rohde, Psyche I, 226 Anm. 3. Samter, Familienfeste S. 56 f.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Der Gebrauch der roten Farbe in diesem Falle ließe sich vielleicht in folgender Weise motivieren. Die Zeugen müssen schwören, einen Eid leisten; der Eid ist aber ein Fluch, den man gegen sich selbst richtet, ein Zauberspruch (Oldenberg, Religion des Veda 518 ff.; Rohde, Psyche 1, 65; Schrader, Reallexikon 165 ff.); daher die Verwendung der roten Farbe, einer Zauberfarbe? — Beim

Recht und Sitte S. 94 f. 112; PISCHEL, ZDMG. 40, 114. — Rote Blumen werden beim Liebeszauber verwendet: RICHARD SCHMIDT, Beitrüge zur indischen Erotik S. 922 ff.

Wenn jemand im Traume etwas Rotes, z. B. rote Kränze oder rote Kleider, rote Salbe oder einen roten Lotus erblickt, so wird ihn Unglück oder Tod treffen. Belege aus den Traumbüchern und aus dem Epos gibt Pischel a. a. O., S. 116 ff. und 119 Anm. 1; siehe auch Jolly, Medicin S. 23. Wer von den Vināyakas besessen ist, sieht im Traume, unter anderem, Männer mit rotbraunen Gewändern: Mānavagrhyasūtra 11, 14, 10 (ZDMG. 36, 431). Bharata, dessen Vater Daśaratha gestorben ist - wovon der Sohn aber noch keine Kenntnis hat - träumt in der Nacht vor der Ankunft der Boten, die ihn nach Haus führen sollen, wie Dasaratha rot bekränzt und rot gesalbt auf einem mit Eseln bespannten Wagen nach Süden, der Wohnung des Todesgottes Yama, fährt; voran schreitet eine Rākṣasī in roten Gewändern (Rāmāyaṇa п, 69, 15 f.; vgl. v, 27, 20 ff.). Ganz dieselbe sinistre Bedeutung, wie bei den Träumen, hat die rote Farbe bei den pratyaksadarsanani d. h. den "augenfälligen Erscheinungen": bei den unheilverkündenden Omina und Portenta, den animitta oder durnimitta, den mahotpāta, upalinga1 u. s. f., besonders bei den arista d. h. den Vorzeichen des nahenden Todes. Siehe Hillebrandt, Ritualliteratur S. 183 f. (wo auch Literaturangaben) und Jolly, Medicin S. 23 f. Wenn sich am Opferpfosten von rechts nach links rote Linien zeigen, so wird das Opfer die erwünschten daksinās nicht bringen (Apastamba; Hillebrandt 183). Wenn der Himmel rot aussieht wie

Schwören und Verfluchen kommt die rote Farbe auch sonst vor. In Syrakus mußte der Schwörende ein Purpurgewand anziehen und eine Fackel in der Hand halten: Schömann, Griechische Altertümer<sup>4</sup> II, 278. Bei der feierlichen Verfluchung des Alkibiades schwenkten die Priesterinnen rote Tücher: W. Kroll, Antiker Aberglaube S. 3, der als Erklärung hinzufügt: Die mächtigen Geister sollen durch den Anblick der Farbe des Blutes günstig gestimmt werden. Siehe noch Rochholz, Glaube und Brauch II, 200.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Diesen bei Böhtlingk nicht belegten Ausdruck gebraucht Bāṇa im Harşacarita 224, 14 (Тномая im Journal of the R. Asiatic Society 1899, 491, wo man animittam für nimittam lese) und 171, 9.

Krapp, so ist es mit des Menschen Dasein vorüber (Aitareyāraṇyaka; ZDMG. 32, 573). Zahlreiche Belege für die sinistre Bedeutung der roten Farbe finden sich in der Brhatsamhitā des Varāhamihira. Siebenundsiebzig dunkelrote Kometen, "die Roten" genannt, bringen Unheil (11, 24). Kupferrote Sonnenstrahlen verursachen den Tod eines Heerführers, gelblichrote bringen ihm Unglück (30, 13). Wenn der Horizont rot wie Feuer glüht, so bedeutet das den Untergang eines Landes (31, 1). Wenn Sonne und Mond bei Tag und bei Nacht rot aussehen, so steht der Tod des Fürsten bevor (34, 9 vgl. 47, 16). Eine Nebensonne, die rot aussieht wie (roter) Aśoka, bedeutet das Wüten des Schwertes (37, 2). Ein braunroter oder dunkelroter Stier bringt kein Glück, wenn er auch einem Brahmanen erwünscht ist (61, 6 vgl. 61, 8).

Was die Bedeutung der roten Farbe im heutigen Indien betrifft, so geben meine Quellen über die zuletzt behandelte sinistre¹ Bedeutung keine Auskunft. Daß man aber der roten Farbe eine apotropäische Kraft zuschreibt, ist nach den Angaben von Crooke (The popular religion and folk-lore of Northern India) nicht zu bezweifeln. In dem Abschnitt The evil eye and the scaring of ghosts hat Crooke (Colours; II, 28 f.) die rote Farbe allerdings nur sehr kurz² behandelt; er weist jedoch sonst in seinem Werke mehr als einmal auf die apotropäische Kraft dieser Farbe hin. So I, 22: The horns of pregnant cattle are smeared with red paint during an eclipse, because red is a colour abhorred by demons (vgl. II, 234). Die Acheri, eine Art Berggeister, haben einen besonderen Widerwillen gegen die rote Farbe (I, 263 f.). Ein an eine Schnur gebundenes, als Amulett getragenes Stück rote Seide ist geeignet, den Ein-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die sinistre Bedeutung der roten Farbe finde ich in dem estnischen Aberglauben bei Grimm, Deutsche Mythologie<sup>1</sup> S cxxv, Nr. 99: An die Stelle, wohin ein Viehstall gebaut werden soll, legen sie vorher Lappen und Kräuter: kriechen schwarze Ameisen darauf, so ists ein gutes Zeichen, sind es rote Ameisen, so erscheint der Ort zum Bauen untauglich. Vgl. noch Liebrecht, Zur Volkskunde 329 Nr. 143.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Mehr gibt Campbell, Ind. Ant. 24, 157 ff.

fluß böser Geister zu vertreiben  $(\pi, 102)$ . Dasselbe gilt von einem scharlachroten Kleide und von rotem Pulver  $(\pi, 231, 320)$ .

Als übelabwehrend, als heil- und zauberkräftig gilt die rote Farbe auch in dem Aberglauben anderer Völker, zumal in der Volksmedicin. Beim Herannahen eines Hagelwetters bedeckt der Bauer seine Mühle mit einem roten Tuch (Kroll, Antiker Aberglaube 3. 16). Wenn der Oberpfälzer Bauer mit ein paar roten Zwillingsochsen im Frühjahr sein Feld pflügt, so kann ihm der Hagel nicht in die Frucht schlagen (Rochholz II, 265). Über die Heilkraft des Rötels spricht Plinius N. H. 35, 32 ff. Über die Zauberkraft der Purpurfarbe handeln die Ausleger zu Theokrit II, 2. Die in der Zauberhandlung bei Petronius 131 erwähnten magischen Steinchen sind in purpurfarbene Läppchen eingewickelt. Purpurlappen u. dgl. kommen im antiken Aberglauben häufig vor. Akussev hing man im Hause gegen Zauber auf, dem Vieh in einem Purpurlappen um: Riess in Pauly-Wissowas Real-Encyclopädie 1, 52, 4; vgl. Zeile 23 und Geoponica x, 64, 6 καρύα τὸν καρπὸν οὐκ ἀποβάλλει, ἐὰν ολώμου ὁίζαν καὶ έάκος κέκκινον άπο κοπρίας περιάψης (siehe die Ausleger zu dieser Stelle). Eine Stange Siegellack auf dem Leib getragen, oder sonst irgend etwas Rotes, hilft gegen Rotlauf, auch gegen Zahnweh; Rochholz II. 201 n., Wuttke § 477. 520. Anderes der Art bei Rochholz п, 218. 230 f. 267 und bei Wuttke (Register unter Rot). In Böhmen trägt man, als Mittel gegen den bösen Blick, etwas Rotes, ein Stückchen Brot und Salz bei sich; Andree, Ethnographische Parallelen und Vergleiche (1878) S. 42. Der Fischer auf der kurischen Nehrung bindet die roten Beeren der Eberesche an sein Netz, um den Teufel abzuwehren; von Negelein, Globus 1902, S. 237 vgl. 238. Während sonst, nach dem Grundsatz similia similibus curantur, gelbe Dinge gegen die Gelbsucht zur Anwendung kommen,1 werden bei den galizischen Juden rote Korallen als Mittel gegen die Gelbsucht um den Hals gehängt; Der Urquell 1898, S. 33. Ein Halsband von roten

BLOOMFIELD, Sacred Books of the East 42, 264, 566. CALAND, Altindisches Zauberritual S 75, Ann. 12.

Korallen soll auch das Zahnen der Kinder erleichtern; Wutter § 602, Crooke II, 16. Der Glaube an die Zauberkraft der Korallen — wenn die Farbe nicht genannt wird, wird man an rote Korallen denken dürfen — war im Altertum, auch in Indien nach dem Zeugnis des Plinius, 1 allgemein verbreitet; O. Jahn, Über den Aberglauben des bösen Blicks bei den Alten S. 43, Anm. 51 (ἐ κουράλιος λίθος κείμενος ἐν τῆ οἰκία πάντα ρθόνον καὶ ἐπιβουλήν ἐλαύνει, Geoponica xv, 1, 31); Schrader, Reallexikon S. 456. Über die rote Farbe als Abwehrmittel gegen Krankheiten und den bösen Blick vergleiche man namentlich noch Feilberg, Der böse Blick in nordischer Überlieferung, Zeitschrift des Vereins für Volkskunde xi, 325 f. Der von Feilberg erwähnte, von einer Brille herabhängende rote Faden, der gegen Bezauberung schützen soll, findet in dem, was ich sofort ausführen werde, eine ausreichende Erklärung.

Rote Fäden (Bänder, Schnüre u. dgl.). — Rote Fäden spielen eine so bedeutende Rolle im Zauberwesen und in der Volksheilkunde, daß sie eine gesonderte Betrachtung wohl verdienen.

Zunächst sind überhaupt Fäden zauberkräftig. Der Fäden bedient man sich in der Regel, um etwas damit zu binden, um etwas einzuhegen, einzubannen, oder um Amulette daran zu befestigen. Man vergleiche die reichhaltigen Sammlungen (aus Quellen, die mir zumeist nicht zugänglich sind) bei Crooke i, 137. ii, 45 f. und bei Campbell, Ind. Ant. 24, 128 ff. 26, 7 ff. (über Bänder). 129 (über die heilige Schnur der Brahmanen). Ein um den Hals geschlungener Faden bewirkt die Verwandlung eines Menschen in einen Affen, Kathäsaritsägara 37, 110 ff., oder in einen Pfau, Kathäs. 71, 276 (vgl. Crooke ii, 46 n.). Ferner gehören hierher die fila oder licia im antiken Zauberritual; Ov. Fast. ii, 575 tune cantata ligat eum fusco licia plumbo, Ciris 371 terque novena ligans triplici diversa colore Fila. Vgl. die ausführliche Behandlung dieser Stellen von R. Wünsch im Rheinischen Museum für Philologie 56, 402 f.; 57, 468 ff. und Preller, Römi-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Über die Bedeutung der Koralle im heutigen Indien siehe Crooke II, 16 f. (der den Glauben an die apotropäische Kraft der Koralle nicht mit der roten Farbe in Verbindung bringt), Campbell, Ind. Ant. 24, 161. 25, 134 f.

sche Mythologie<sup>1</sup>, S. 484, Anm. 3. Sehr häufig werden Fäden in der Volksheilkunde verwendet; so z. B. ein gelber Faden bei einem gegen Gelbsucht gerichteten Zauber Kauśikasūtra 26, 18. Siehe ferner Wuttke unter Faden, Grim DM.<sup>2</sup> 1125 ff. 1182, Kuhn in der Zeitschr. für vergl. Sprachforschung xiii, 53 ff. 152 ff. Nicht ohne Bedeutung ist der Stoff, woraus die Fäden gemacht sind. Ein Stück Gold muß an der rechten Hand des Neugeborenen (oder der Wöchnerin?) mittels eines Fadens aus Hanf befestigt werden Śāńkhāyanagrhyasūtra 1, 24, 11; vgl. śaṇaśulba Kauśikasūtra 25, 28, śaṇarajju 72, 15. Wollene Fäden oder Binden spielten im griechischen und römischen Altertum eine große Rolle; Theocr. II, 2 στέψον τὰν κελέβαν<sup>1</sup> φοινικέφ οῖος ἀφτφ. Siehe ferner Diels, Sibyllinische Blätter 70 n.; 122; Samter, Familienfeste 35 ff. Auf deutschem Boden wird ein seidener Faden häufig erwähnt; Grimm RA. 182 ff. Simrock, Deutsche Mythologie<sup>2</sup> 109. 453. 526. Rochholz, Glaube und Brauch II, 207 f.

Die Farbe aber ist es vor allem,<sup>2</sup> die einem Faden eine ganz besondere Zauberkraft verleiht. "Bunte Fäden spielten bei allem Zauberwesen eine große Rolle,' O. Jahn, Der böse Blick (1855) S. 42, Anm. 47, wo Belege zu finden sind. Hierher gehören die κλωσμάτια βεβαμμένα bei Basilius (Jahn S. 42) und die terna triplici diversa colore licia bei Vergil Ecl. viii, 73 (vgl. 77). Vgl. namentlich noch die oben aus der Ciris angeführte Stelle und Petronius 131: illa (anicula) de sinu licium protulit varii coloris filis intortum cervicemque vinxit meam. Dazu Marcellus Burdigalensis bei Grimm, Kleinere Schriften ii, 140 f. Von filulis colorum multiplicium spricht Hinemar i, 654 bei Grimm DM.<sup>2</sup> 1126. Ebenda teilt Grimm mit, daß die lettische Braut,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Das Umwinden eines Gefäßes mit Fäden findet sich auch z. B. bei Gelegenheit der Hochzeitsfeier in Bijäpur in Indien nach Campbell, Ind. Ant. 24, 129. — Die Krüge, in welchen das für den König von Wadai bestimmte Wasser gebracht wird, werden stets mit Stoffen umhüllt, damit kein unberechtigter oder böser Blick sie treffe, wie auch der Brunnen selbst, aus dem das Wasser geschöpft wird, mit Zeugeinfriedigung versehen sein soll; G. Nachtigal bei R. Andree, Ethnographische Parallelen und Vergleiche (1878) S. 38.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Auch die Zahl der Fäden kommt in Betracht; R. Wünsch im Rheinischen Museum für Philologie 57, 472.

wenn sie zur Trauung fährt, in jeden Graben und Teich, den sie sieht, und an jede Hausecke ein Bündel gefärbte Fäden und eine Münze, zum Opfer für Wasser und Hausgeister, werfen muß. Um die Cholera abzuhalten, zieht man im heutigen Indien zuweilen einen Zauberkreis mit Milch oder farbigen Fäden um ein Dorf; CROOKE I, 143. Nach einem Grhyasūtra (Śānkh. I, 12, 8) wird der Braut von ihren Verwandten — von den Oheimen mütterlicherseits (Comm.) — eine rotschwarze, aus Wolle oder Flachs gefertigte Amulettschnur, an der drei Kügelchen befestigt sind, umgebunden.

Unter allen bunten, farbigen Fäden nimmt nun der rote Faden unstreitig den ersten Rang ein. Beispiele für die Verwendung des roten Fadens findet man in den oben zitierten Arbeiten von Campbell und Crooke. Außerdem hat Rochholz den roten Faden eingehend behandelt in seinen Schweizersagen aus dem Aargau (1856) II, 276 f. und im Alemannischen Kinderlied und Kinderspiel (1857) 147 f. In seinem Buche Deutscher Glaube und Brauch (1867) II, 204—212

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> raktakṛṣṇa; von nīlalohita kaum verschieden. Beginnt doch der Spruch, der beim Umlegen der Schnur hergesagt wird, mit den Worten: nīlalohitaṃ bhavati.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> pratisara, Amulettschnur (sūtramayaḥ pratisaraḥ, Mānavagṛhyasūtra 11, 6, 4, Comm.). Der pratisara wird um den Hals oder um den Arm geschlungen. Vgl. namentlich Caland, Altindisches Zauberritual S. 50, Anm. 16. Die Lexikographen erklären pratisara mit hastasūtra.

<sup>3</sup> mani, Edelstein, Amulettkügelchen, Amulett. Weber, Ind. Stud. v, 386 n.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Es handelt sich also an unsrer Stelle einzig und allein um Amulette, die zum Schutz und Wohlergehen der Braut — rakṣārtham, svastyayanārtham (Gobhila III, 8, 6. IV, 9, 18) — umgebunden werden Amulette sind auch die (auf eine Schnur gereihten) Madhūkablüten, die der Bräutigam nach Śānkh. I, 12, 9 der Braut anbindet. Das Umbinden von Amuletten ist zwar keine Haupthandlung im indischen Hochzeitsritual, aber dennoch nicht unwichtig; es gehört zu den Gebräuchen, die nach Ort, Zeit und Familie verschieden sind. Auch diese Gebräuche soll man nicht vergessen und sich von den Frauen dazu die Anleitung geben lassen (Winternitz, Hochzeitsrituell 31; vgl. Weber, Ind. Stud. v, 312 n., Caland, GGA. 1897, 285). Ich kann Samter, Familienfeste 51, nicht beistimmen, wenn er meint, das halb rote, halb schwarze Halsband bei Śānkhāyana sei an die Stelle des (roten) Kopftuches getreten, das die Braut zum Zweck der Hauptverhüllung bei vielen Völkern zu tragen pflegt. Auch die übrigen von Samter angeführten Fälle, wo ein rotes Tuch oder ein rotseidener Faden an die Stelle jenes Kopftuches getreten sein soll, möchte ich anders beurteilen.

hat Rochholz dem roten Faden ein eigenes Kapitel gewidmet. Ich muß jedoch bemerken, daß ich nicht mit allen seinen Aufstellungen und Erklärungen einverstanden bin. Ein ähnliches Urteil hat schon Liebrecht, Zur Volkskunde 305 f. gefällt.

Ein rötlicher (rötlichbrauner), zur Befestigung eines Talismans¹ dienender Faden kommt schon im Atharvaveda vor (III, 9, 3; vgl. Kauśikasūtra 43, 1). Zu einem ähnlichen Zweck dient ein mit Lack rot gefärbter Faden Kauś. 76, 8; die Spitzen gewisser Pflanzen werden mit einem solchen Faden umwickelt Kauś. 35, 24 (vgl. Schol.). Ein roter Faden (lohitasūtra) kommt im Bestattungsritual vor, beim Ausmessen des Terrains für das śmaśāna, Kauś. 85, 18. Rote Fäden bei Zauberhandlungen verwendet: R. Schmidt, Beiträge zur indischen Erotik 866 ff. 897 f. Ein roter Faden, im Traum gesehen, bedeutet Unglück: Pischel ZDMG. 40, 117.

Mehr als einmal erwähnt den roten Faden Crooke in seinem Buche über die nordindische Volksreligion. So bei der Beschreibung eines Festes, das in Hoshangābād nach Beendigung der Aussaat im Frühjahr zu Ehren der Mutter Erde geseiert wird; zwei Psosten aus Palāśaholz werden mittels eines roten Fadens an einem Grasschober besestigt, und die Hörner der Ochsen werden mit einem roten Faden umwickelt (1, 31). Beim Ausbruch einer Pockenepidemie im Panjāb wird ein krankes Kind, unter anderem, in ein Kleid gehüllt, das mit Saffran gesärbt ist, und so zu einem mit roten Bändern umwickelten Feigenbaum — dem Wohnsitz der Devī — getragen (1, 135). Ein Faden von roter oder gelblicher Farbe wird bei einer Festlichkeit zu Ehren eines heiligen Baumes (Emblica officinalis) um den Stamm dieses Baumes gebunden (11, 102). Ein scharlachroter Faden wird als Amulett gegen Krankheiten um den Hals getragen (1, 137).

Die Hochzeitsfeierlichkeiten in Südindien beginnen damit, daß man vor dem Brauthaus eine Laube errichtet. Sie wird an vier Pfählen befestigt, die ziemlich tief in die Erde geschlagen werden.

 $<sup>^1</sup>$  khrgala; Bloomfield S. B. E. 42, 67 übersetzt: talisman; Sāyaṇa: tanutrāṇa; Weber, Ind. Stud. 17, 216: Bürste.

Wenn alle vier Pfähle stehen, umschlingt man sie ganz oben zwei- bis dreimal mit einer roten Schnur, an der eine Menge Mavablätter befestigt sind (nach Fra Paolino da San Bartolomeo, Reise nach Ostindien, deutsch von Forster, Berlin 1798, S. 278).

Auch außerhalb Indiens treffen wir den roten Faden, besonders als Schutzmittel gegen Gefahren und Krankheiten, sehr häufig an. Unter den Amuletten der Kinder erwähnt Joannes Chrysostomus τὸν κάκκινον στήμονα, Ο. Jahn, Der böse Blick, Anm. 47 und 211. Von dem roten Faden im morgenländischen Aberglauben der römischen Kaiserzeit handelt Heinrich Lewy, Zeitschr. des Ver. für Volkskunde in, 24 ff. (zu den emoritischen Gebräuchen gehört: wenn jemand einen Lappen um seine Hüfte oder einen roten Faden um seinen Finger knüpft); vgl. S. 134. 136 f. In den dänischen Volksliedern binden die Helden, um sich ,festzumachen', rote Seidenfäden um ihre Helme:1 GRIMM RA. 183; LIEBRECHT, Zur Volkskunde 307; Rochholz, Glaube und Brauch II, 207. Ein roter Seidenfaden beim Vertreiben von Warzen verwendet: Wuttke § 492; wenn man das Herz einer Fledermaus mit einem roten Faden um den linken Arm bindet, erlangt man Glück im Kartenspiel: WUTTKE § 636. Der rote Faden in der Tiroler Volksmedizin: Dörler, Zeitschr. des Ver. für Volkskunde viii, 39. 40. 169. 172. Weiteres bei Rochholz II, 212; Grimm DM.1 S. civ No. 869, 872. In Irland wird den Kindern als Mittel gegen Keuchhusten und Fallsucht ein roter Faden um den Hals gebunden: CROOKE II, 45. Der rote Faden schützt in Schottland gegen Hexen: 2 Kuhn und Schwartz, Norddeutsche Sagen, Mürchen und

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Diese roten Seidenfäden vergleicht Simrock DM.<sup>2</sup> 595 meines Erachtens sehr richtig mit den roten Fäden, Bäudern u. dgl., die die Braut bei der Hochzeit trägt oder zu tragen pflegte. Wenn aber Simrock sagt, daß die bei der Hochzeit getragenen roten Fäden oder Bänder, gleich dem Feuerbrand vor der Schwelle, über den das Brautpaar schreiten muß, auf Donar deuten, dessen Hammer ja auch einst die Ehe einzuweihen hatte: — soll sich diese Erklärung auch auf die roten Seidenfäden erstrecken, die sich die dänischen Helden um die Helme banden?

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Black luggie, Lammerbead Rowan tree, and red thread Put the witches to their speed.

Gebrüuche S. 523; Crooke II, 274. Der rote Faden im Aberglauben der Esten: Grimm DM. S. cxx No. 3; Kuhn in der Zeitschr. für vgl. Sprachforschung xIII, 153.

Besonders soll noch des "hegenden Fadens" gedacht werden. wenn er auch nach seiner ursprünglichen Bedeutung von dem schützenden Faden, den wir zur Genüge kennen gelernt haben, nicht verschieden ist. - Es ist eine alte und weitverbreitete Sitte, ein Grundstück, einen Tempel, eine Gerichtsstätte mit einem Faden, einer Schnur u. dgl. zu umhegen. Dadurch soll das Grundstück gegen feindliche Angriffe geschützt, die Heiligkeit und Unverletzlichkeit des Grundstücks soll dadurch angedeutet werden (Grimm RA, 182 f. 203. 809 f., Liebrecht, Zur Volkskunde 305 ff.). Das Einhegen, Einbannen ist eine Zauberhandlung, der Kreis, der mit dem Faden gezogen wird, ist ein Zauberkreis. Der rote Faden ist da so recht an seinem Platze. Und in der Tat: wenn die Farbe des hegenden Fadens da, wo er auftritt, überhaupt genannt wird,2 so pflegt er in der Regel rot zu sein. Beispiele findet man bei Liebrecht a. a. O., 306 f. Hierher ist vielleicht auch der Stab aus Oleanderholz zu ziehen, womit im Sāmavidhānabrāhmaņa eine Umhegung vorgenommen wird. , Wenn jemand', heißt es hier (n, 4, 2), , mit einem Oleanderstab um eine Stadt oder einen Marktflecken oder ein Dorf oder einen Stall oder ein Haus eine Linie zieht, indem er dabei an ihren Schutz denkt: so können unerwünschte Personen, wie Diebe, nicht hineinkommen.' Pischel meint,3 Oleanderholz werde gewählt, weil die Blüten des Oleander rot sind und zu Totenkränzen verwendet wurden (wie wir gesehen haben). Es wäre aber möglich, daß man

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Der Zauberkreis dient auch dazu, etwas Feindliches hincinzubannen: vgl. z. B. Weinhold, Zeitschrift des Vereins für Volkskunde x1, 7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Gewöhnlich wird die Farbe nicht genannt. So ist in Laurins kleinem Rosengarten (bei Grimm RA. 183) nur von einem seidenen Faden die Rede, der um ein schönes Gärtelein gehet. Man beachte, daß Scheffel daraus einen roten Seidenfaden gemacht hat (Ekkehard, Kap. 20; vgl. Anmerkung 235).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Philologische Abhandlungen. Martin Hertz zum siedzigsten Geburtstage von ehemaligen Schülern dargebracht. Berlin 1888, S. 73 f Ueber die Bedeutung des Oleanders in Indien vgl. namentlich Pischel ZDMG. 40, 119, Anmerkung.

dem Oleander überhaupt in Indien Zauberkraft zuschrieb, wie im antiken Aberglauben: das Unkraut ἐσπρελέων wüchst auf einem Felde nicht, wenn man an den vier Ecken und in der Mitte des Feldes Oleanderzweige einsteckt (Geoponica II, 42, 1; s. auch Hehn, Kulturpflanzen 2 355 ff.). Auf deutschem Boden vergleicht sich etwa der Haselstrauch; man denke nur an die Haselung der Dingstatt und an die Umhaselung eines Ortes zum Zauberschutze gegen Feinde. 1

Blau. — Über die blaue Farbe handelt Rochholz, Glaube und Brauch n, 273—78. Es läßt sich zeigen, daß Blau dieselbe sinistre und apotropäische Bedeutung hat, wie Rot. Allerdings muß zugegeben werden, daß Rot in den gedachten Bedeutungen eine weit größere Verbreitung genießt.

Wenn das Feuer blau wie ein Pfauenhals erscheint, so steht der Tod eines Menschen bevor (Aitareyāraṇyaka III, 2, 4, 13; Aufrecht ZDMG. 32, 574). Ominös ist es, wenn man ein blaues Zeichen an der Sonnenscheibe sieht (Rāmāyaṇa vi, 41, 18). Blaßrote, gelbliche und blaue Regenbogen bedeuten Unglück (Bṛhatsaṃhitā 35, 4). Der Unglücksbote Kuraṅgaka, der dem Harṣa einen Brief mit der Nachricht von der Erkrankung des Prabhākaravardhana überbringt, hat diesen Brief in Lappen eingewickelt, die blauschwarz² aussehen wie Indigofarbe (Harṣacarita 167, 15). Wenn sich ein blauer Vogel³ auf das Haupt eines Yogin niederläßt, so bedeutet das, daß dessen Leben nur noch sechs Monate dauert (Mārkaṇḍeyapurāṇa 43, 8; Hultzsch, Prolegomena zu des Vasantarāja Śākuna S. 15). In den

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Weinhold, Zeitschrift des Vereins für Volkskunde xi, 3. 14. Mit der einjährigen Haselgerte kann man die Schlangen in einen damit gezogenen Kreis baunen, worin sie sterben müssen (ebenda S. 7). — Zieht man mit einem eschenen Stecken einen Kreis um eine Schlange, so kann sie nicht heraus (Kuhn, Herabkunft des Feuers und des Göttertranks S. 230).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Anderwärts heißt es, daß Boten, die einen mit Öl oder Schmutz beschmierten Körper und rote Kränze und Salben haben, ungünstig sind. PISCHEL, ZDMG. 40, 118.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> khago nīlaḥ. In der Śārṅgadharapaddhati 4573 steht freilich līnaḥ statt nīlaḥ; vgl. nilīyet in der Parallelstelle Vāyupurāṇa 19, 6. — Ein blauhalsiger Vogel ist ein günstiges Omen bei Свооке п. 48.

Alamkārašāstra gilt blau als die Farbe des Mahākāla (einer Form des Śiva), des bībhatsarasa und des Ekels (Sāhityadarpaṇa 236. Indian Antiquary 23, 234). Die blaue Farbe ist für den Brahmanen unrein, sodaß er sich waschen muß, wenn sie seinen Körper berührt (Alberuni's India, transl. by Sachau, 11, 132).

Was das moderne Indien betrifft, so wären, im Anschluß an Crooke II, 24, zunächst die Pfauenfedern zu erwähnen. In Hoshangābād glaubt man, daß eine Pfauenfeder, an den Knöchel gebunden, eine Wunde heile. Im Panjāb raucht man die Schwanzfeder eines Pfauen in einer Pfeife, als Mittel gegen den Schlangenbiß (Crooke II, 45. 250). Eine Pfauenfeder vertreibt Dämonen (Crooke II, 233. 250). Vgl. noch Crooke II, 82. 297. 318. Vielleicht gehört auch die picchikā hierher, der Büschel zusammengebundener Pfauenfedern, den die Zauberer tragen (WZKM. xvi, 36, n).

Die blaue Farbe wird als wirksam gegen den bösen Blick angesehen (Indian Antiquary 15, 322 vgl. 323). Daher hängt man Menschen wie Tieren blaue Perlen, blaue Amulettkügelchen u. dgl. um; Crooke II, 19. Campbell, Ind. Ant. 29, 386. In Albanien wird am Halfter der Saumtiere eine große blaue Perle befestigt (R. Andree, Ethnogr. Parallelen und Vergleiche, Stuttgart 1878, S. 41, wo noch bemerkt wird: ,Nach dem obigen scheint die blaue Farbe gut gegen den bösen Blick zu sein und so tragen denn auch die Türken zur Abwehr gegen denselben blaue Kleider oder sie rühren ein eisernes Gefäß an oder feuern ein Pistol ab.'). Um ein Kind vor dem bösen Blick zu schützen, zieht man ihm an vielen Orten Ungarns sein Kleidehen oder Hemdehen verkehrt an, bindet ihm ein rotes Bändchen um den Hals oder an die Hände, oder hängt ihm alte gebrauchte Violinsaiten, rote oder blaue Perlen um (Temesväry, Volksbräuche und Aberglauben . . . . . in Ungarn S. 76).

Wie die roten Fäden, so kommen auch die blauen Fäden in und außerhalb Indiens vor, wenn auch nicht so häufig wie jene.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Feathers have a mystic significance, though in some cases, as in those of the peacock and jay, the colour is the important part. Vgl. noch CAMPBELL, Ind. Ant. 24, 221. 29, 385.

Die Wurzeln des Guñjā-Baumes, mittels blauer Fäden an der Hüfte und am Kopfe befestigt, bewirken bei Frauen eine schnelle Entbindung; R. Schmidt, Beiträge zur indischen Erotik 898 ff. In dem Abschnitt über den bösen Blick teilt CROOKE mit, daß sich in Indien gesunde, kräftige Leute vor der Fascination durch magere Menschen fürchten. Um der Fascination zu entgehen, bindet man einen Lappen um den linken Arm oder einen blauen Faden um den Hals; zur Verstärkung des Gegenzaubers flicht man wohl auch die Federn eines blauen Vogels in den Faden hinein (CROOKE II, 9). In Zentralindien bindet man als Mittel gegen den bösen Blick dem Vieh schwarze oder blaue Fäden um (Pedlow, Ind. Ant. 29, 60). In Schottland tragen die Frauen blaue wollene Fäden um den Hals, bis sie ihre Kinder entwöhnen (Crooke II, 45). Ein blauer Wollfaden wird bei einem gegen Fieber gerichteten Zauber verwendet, Wuttre § 488; ein ebensolcher Faden, um den Hals der Kinder gebunden, schützt vor Bräune, § 537 (demselben Zweck dient ein roter Faden, "mit dem eine Kreuzotter erwürgt wurde', Zeitschr. des Ver. für Volkskunde 8, 172). Über die Verwendung einer blauen Schürze, oder der Bänder einer solchen, siehe Wuttke §. 524. 533. 581. Weiteres über die Heilkraft blauer Tücher und blauer Schürzen, sowie des blauen Rittersporns bei Rochholz II, 275; über den Rittersporn vgl. auch WUTTKE § 93, GRIMM DM.2 S. 585.

Blau ist die Kleidung der Hexen: E. Hoffmann-Krayer in der Zeitschr. des Vereins für Volkskunde vn., 327, der an den blauen Mantel der Holde erinnert (von dem Wuttke § 23 S. 25 sagt, daß er entweder auf die Himmelsbläue oder auf den bläulichen Blitz deute). Mehr bei Rochholz n., 274, besonders 276. Siehe auch Grimm DM. 2S. 924.

Auch auf die Gefahr hin, daß es streng genommen nicht hierher gehören sollte, wäre noch zu erwähnen, daß Blau als Trauerfarbe vorkommt. So in Deutschland. Hierüber Weinhold in einer seiner letzten Arbeiten, Zeitschr. des Ver. für Volkskunde xi, 83. Mehr bei Rochholz II, 18. 276 f. (der die sinistre Deutung der blauen Farbe nicht für alt hält) und bei L. Geiger, Ursprung und Entwickelung der menschlichen Sprache und Vernunft II, 344. 390.

Das Vorstehende wird genügen, um die Bedeutung der Farben Rot und Blau bei den Indern und auch außerhalb Indiens klar zu stellen. Es wäre noch zu erörtern, wie diese Farben zu ihrer unglückkündenden und übelabwehrenden Bedeutung gekommen sind. Eine bestimmte Antwort auf diese Frage zu geben, ist mir, als einem Philologen, nicht möglich. Ich muß mich darauf beschränken, die bisherigen Erklärungsversuche, soweit sie mir bekannt geworden sind, zu nennen und zu beleuchten.

Was zunächst Blau betrifft, so liegt die Annahme nahe, daß Dunkelblau (nīla) .aus dem sich erhellenden Schwarz' hervorgegangen und so zu seiner ungünstigen Bedeutung gelangt ist (Rochног и, 276. 278, der sich auf Goethe beruft). Schwarz (kṛṣṇa) ist ja sonst die Farbe des Unglücks und des Todes. So in der indischen Traumdeutung; Pischel ZDMG. 40, 114. Siehe ferner Crooke II. 29. 50, Campbell, Ind. Ant. 24, 159. Θανατώδες το μέλαν, Hippokrates bei Rohde, Psyche II, 76 n. Beim indischen Manenopfer wird ein schwarzes Opfertier, schwarzer Reis, schwarzer Sesam verwendet. Im Zauberritual kommen schwarze Kleider, Kühe, Steine, Vögel vor; auch ein schwarzer Faden (Kauś. 36, 17). Wie sich Blau mit Rot gepaart findet (nīlalohita), so steht auch Schwarz häufig neben Rot; vgl. z. B. Pischel ZDMG. 40, 117 f., raktakṛṣṇa Śaṅkhāyanagṛhya i, 12, 8. Dennoch kann nīla nicht einfach ein Synonym von kṛṣṇa sein. Wie die blaue Farbe zu ihrer Bedeutung als Zauberfarbe gekommen ist, ergibt sich vielleicht, wenn ihr Verhältniß zu Rot festgestellt wird. Mit solchen Erklärungen, wie sie z. B. Rochholz gibt (Blau ist das Symbol des klaren Himmels und der von ihm ausgehenden Fruchtbarkeit der Länder und der Ehen II, 19 vgl. 274), kann ich mich nicht befreunden.

Die rote Farbe sieht man — was ja überaus nahe liegt — als Symbol entweder des Blutes¹ oder des Feuers an. So wird die

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Nach dem Bericht des Olaus Magnus verehren die Polarvölker ein an einer Stange oder Lanze befestigtes rotes Tuch, indem sie glauben, daß der roten Farbe, wegen der Ähnlichkeit mit dem Blute lebender Wesen, göttliche Kraft innewohne. Rochholz II, 229. SIMROCK DM.<sup>2</sup> 171.

rote oder purpurne Farbe in ihrer lustralen Verwendung als die Farbe des Blutes aufgefaßt von Diels, Sibyllinische Blütter 70, Anmerkung; ,wie man die zu Entsühnenden mit dem Blute des Opfertiers besprengt und dadurch symbolisch an ihnen die Opferhandlung vollzieht, so werden sie auch durch Anlegen des blutfarbenen Gewandes als Substitute des blutigen Opfers bezeichnet', Samter, Familienfeste S. 53. Aus der lustralen Bedeutung der purpurnen Wolle (Wollfäden) läßt Diels die apotropäische Verwendung hervorgehen, die, wie wir gesehen haben, so ausserordentlich häufig vorkommt.2 Crooke — der sonst, wie z. B. aus seiner gegen A. de Gubernatis gerichteten Bemerkung vol. II, p. 58 erhellt, ein abgesagter Feind aller symbolischen Erklärungen ist — meint, das Färben des Scheitels der Braut mit Mennig<sup>3</sup> sei 'probably based on the symbolical belief in the Blood Covenant' II, 29; vgl. II, 21. 46 und 173 (Among the lower castes in Northern India the parting of the bride's hair is marked with red, a survival of the original blood covenant, by which she was introduced into the sept of her husband). Zu der Tatsache, daß Rot in der Volksheilkunde eine große Rolle spielt, bemerkt WINTERNITZ: Red, the colour of life-blood and health, is the natural colour of many amulets used to secure long life and health (Indian Antiquary 28, 74).

In der Tat hat die Annahme viel für sich, daß die rote Farbe in vielen Fällen, wo sie auftritt, nichts weiter als ein Ersatz des Blutes ist. Wie Blut bei Beschwörungen zur Verwendung kommt, so tragen die Beschwörer rote Kopfbinden (Hillebrandt, Ritualliteratur S. 176). Gleich der roten Farbe ist das Blut eines der Haupt-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Wie sie die Kinder und Vornehmen in der Prätexta zur Schau tragen, während die Prätexta der Priester und Magistrate die ursprüngliche sacrale Bedeutung noch deutlicher bewahrt hat. Diels S. 70 n.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Κάθαρσις und ἀποτροπιασμός liegen dicht bei einander. Rohde, Psyche II, 70 f.: Abwehrung gefährlicher Wirkungen aus dem Reiche der Geister ist ihrem Ursprung und Wesen nach auch die Kathartik. Vgl. 76 f.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> The bridegroom ..... applies vermilion to the parting of the bride's hair with a piece of hemp. Grierson, Bihār peasant life, §. 1334.

mittel, feindliche Geister fern zu halten (Скооке п, 19 ff., Самрвеll, Ind. Ant. 24, 124 ff.). Beim Nahen eines Hagelwetters bedeckt der Bauer seine Mühle mit einem roten Tuch oder er schwingt blutige Beile gen Himmel. Die Stadt Kleonai hatte besondere Hagelwächter angestellt. Wenn diese das Herannahen von Hagelwolken meldeten, so opferten die Bürger, was sie grade konnten, und wer zu arm war, ritzte sich in den Finger, daß Blut floß, und zeigte es den Wolken: dann zogen sie beschwichtigt von dannen (Kroll, Antiker Aberglaube 3. 16). Als ein Rest der ehemaligen Bestreichung oder Besprengung mit Opferblut scheint das so häufig vorkommende Bemalen von Götterbildern und Steinen mit roter Farbe angesehen werden zu müssen (Liebrecht, Zur Volkskunde 395 f. Lubbock, Entstehung 255 ff.; 303. Скооке п, 21. 166 f. Rochholz п, 226 f. Samter, Familienfeste 53 n.).

Es fragt sich aber doch, ob es immer möglich ist, die rote Farbe mit dem Blut zu identifizieren, und dann weiter, ob es überhaupt nötig ist. Man darf nicht glauben, bemerkt Pischel ZDMG. 40, 118, daß man (in der indischen Traumdeutung) rot als ungünstige Farbe ansah, weil es Farbe des Blutes ist. Blut ist an und für sich in der Traumdeutung¹ nicht ungünstig. Man sehe die Belege bei Pischel (auch Kathāsaritsāgara 46, 146). — Rohde, Psychei, 226, n. bespricht die von mir schon erwähnte Sitte, Tote in roten (purpurnen) Gewändern zu bestatten; er zitiert aus Artemidor die Worte ἔχει γάρ τινα τὸ πορρυροῦν χρῶμα συμπάθειαν πρὸς τὸν θάνατον und fährt dann fort: "Schwerlich kommt dies daher, weil das Blut rote Farbe hat: so wenig wie deswegen πορρύρεις θάνατος gesagt wird".

Neben der dunkelroten Farbe des Blutes kommt die hellrote Farbe des Feuers in Betracht. Aber wenn z.B. Rossbach (*Unter-suchungen* 284) die rote Farbe des flammeum, jenes Kopftuches, mit dem sich die römische Braut verhüllte, für ein Symbol des

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Außerhalb der Traumdeutung hat das Blut allerdings, soweit ich sehe, ungünstige Bedeutung. Räm. vi, 41, 14. Harşacarita 225, 15. Brhatsamhitä 47, 27.

Feuers¹ erklärt, welches die Flaminica auf dem Herde ihres Gottes und die Materfamilias auf dem Hausherde zu warten hat', so faßt Diels, Sib. Blütter 70. 122 die Verhüllung der Braut entschieden viel richtiger als ein Andenken an den ursprünglichen Sühnritus auf und leitet somit die Farbe des flammeum von der Farbe des Opferblutes ab.2 Will man aber doch das flammeum mit dem Feuer in Verbindung bringen, so denke man lieber an das Zauberfeuer, das zur Verscheuchung böser Dämonen diente (vgl. namentlich Oldenberg, Religion des Veda 336 ff.; CAMPBELL, Ind. Ant. 24, 18 ff.). Es ist jedoch, wie ich bereits andeutete, meiner Ansicht nach nicht notwendig, einen Zusammenhang zwischen Rot und der Farbe des Feuers oder des Blutes anzunehmen. Nicht weil Rot die Farbe des Feuers oder des Blutes ist, schreibt oder schrieb man ihm die Wirkungen zu, die wir kennen gelernt haben; vielmehr galt Rot überhaupt - jedes beliebige Rot - als eine schreckliche, schreckenerregende Farbe von übelabwehrender Wirkung. Ohne Zweifel liegt etwas in der Natur dieser Farbe, was ihr vor anderen diese Stellung verschafft hat; vielleicht - um eine Vermutung zu wagen - glaubte man Dämonen in derselben Weise mit der roten Farbe schrecken und verscheuchen zu können, wie gewisse Tiere durch den Anblick eines roten Tuches beunruhigt und erzürnt werden (vgl. Rochholz и, 226). Andrerseits darf man Rot gewiß als eine augenfällige, den Blick auf sich zichende Farbe bezeichnen. Als solche eignet sie sich aber vorzüglich für die Färbung der Fäden, die als Schutzmittel gegen den bösen Blick getragen werden, sowie für Amulette überhaupt (rote Glasperlen, rote Korallen). Das Amulett soll ja den Blick

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Siehe auch Weber, Ind. Studien v, 208 (zu Atharvaveda xiv, 2, 23). 308, Anmerkung. Weinhold, Die deutschen Frauen<sup>2</sup> 1, 388. Simrock, DM.<sup>2</sup> 595 f. Kuhn und Schwartz, Norddeutsche Sagen, S. 522.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Dieser Erklärung von Diels gegenüber will Blümners Einwand, das flammeum sei nicht blutrot, sondern feuerrot gewesen, nicht viel besagen. Siehe Emil Thomas in der Zeitschrift des Vereins für Volkskunde xii, 123 f.

auf sich ziehen und ihn von dem Träger ablenken.<sup>1</sup> Das Amulett ist ein Blickableiter.<sup>2</sup>

Rot und Blau als Hochzeitsfarben. - Zu den Hochzeitsgebräuchen, von denen wir ausgegangen sind, kehren wir noch einmal zurück. Es ist eine bekannte Tatsache, daß die blaue und zumal die rote Farbe bei der Hochzeit eine große Rolle spielt. besonders in Deutschland; aber auch anderswo. Einiges hierher Gehörige habe ich bereits erwähnt, z. B. das römische flammeum. Mehr findet man bei den von Winternitz, Hochzeitsrituell S. 67 genannten Autoritäten (Weinhold, Die deutschen Frauen<sup>2</sup> 1, 369. 388 u. s. f.), besonders bei Rochholz, Glaube und Brauch п. 205. 241 ff. (in dessen Sammlungen auch die blaue, öfters mit der roten gepaarte Farbe zu ihrem Rechte kommt; siehe S. 243. 246. 274. 280). Vgl. auch E. H. Meyer, Deutsche Volkskunde 173 f. 176 und Samter, Familien feste 47 ff. 51 f. Es ist in der Tat auffällig, wie stark die rote Farbe, daneben auch die blaue, bei der Hochzeit hervortritt: beide Farben sind auch keineswegs auf die Tracht der Braut beschränkt. Eine Anzahl von Beispielen wähle ich aufs Geratewohl aus den Hochzeitsbräuchen aus, die im sechsten Bande der Zeitschr. des Ver. für Volkskunde (1896) mitgeteilt werden. Braut und Bräutigam tragen ein rotes Band (alte Thüringer Sitte; S. 22). Bei den adeligen Bauern von Turopol überreicht das Mädchen dem Burschen, als Zeichen der Annahme der Werbung, ein rotes Tüchel; der Bräutigam trägt bei der Hochzeit einen dunkelblauen Rock, der Braut werden rote Bänder um den Hals festgesteckt (S. 202). Sehr oft finden wir die rote Farbe in den Mitteilungen über die Hochzeitsfeier auf der Iglauer Sprachinsel S. 255 ff. erwähnt. Der Drusch-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Wellhausen, Reste arabischen Heidentumes 144. Crooke i, 274. ii, 3. Murray-Aynsley, Ind. Ant. xv, 322 b. Andree, Ethnogr. Parallelen und Vergleiche (1878) S. 39 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Diesen glücklich gewählten Ausdruck finde ich bei Josef Haltrich, Zur Volkskunde der Siebenbürger Sachsen S. 259. (Es wird dem Kinde an das Häubehen mitten über der Stirne eine Goldmünze oder ein rotes Band als Blickableiter genäht.)

mann (Brautführer) trägt einen Stab, der mit roten Bändchen geziert ist. Rote Bändchen tragen auch die Freunde des Bräutigams. Schlüssel zum Brautkasten sind mit einem roten Bändchen an der Bluse des Fuhrmanns befestigt. Ist die Braut aus einem fremden Dorfe, so wird, wenn sich der Kammerwagen dem Dorfe des Bräutigams nähert, ein Strick über den Weg gespannt, an dem ein rotes Tuch flattert (S. 256; genau so wird bei den Malaien ein Strick oder ein Stück rotes Tuch über den Weg gespannt, um den Zug des Bräutigams aufzuhalten: Winternitz, WZKM. 14, 260). Rote Bänder schmücken Mütze und Peitsche des Fuhrmanns in Niedersachsen S. 365. Diese Beispiele lassen sich aus der Literatur, die in den letzten Jahren über Hochzeitsbräuche erschienen ist, ohne Mühe vermehren. Was bedeuten nun Rot und Blau als Hochzeitsfarben? Darf man in dem Gebrauch dieser Farben, wenn nicht in allen so doch in den meisten Fällen, wo sie vorkommen, etwas altes erblicken - man bedenke, daß uralte Sitten gerade als Hochzeitsbräuche mit großer Zähigkeit festgehalten worden sind - so kann man sich der Annahme kaum verschließen, daß die roten Bändchen u. s. w. ursprünglich als Schutzmittel gegen den bösen Blick, zur Abwehr feindlicher Mächte, die die Hochzeit stören könnten, getragen wurden. Was jetzt als Schmuck angesehen wird, war früher Amulett (Schrader, Reallexikon S. 729 f.). Und wenn wirklich — woran ich nicht zweifle - die Verhüllung der Braut zu den im primitiven Kult so unendlich häufigen Vorsichtsmaßregeln gehört, durch die man sich in besonders feierlichen oder gefährdeten Momenten gegenüber schädlichen Geistern zu sichern suchte (Oldenberg, Religion des Veda 401, Anm.), so erklärt sich die rote Farbe des flammeum bei den Römern, des Schleiers bei den Albanesen u. s. f. (Samter, Familienfeste 48 ff.) auf einfache Weise. Ist doch die rote Farbe von hervorragender Zauberkraft.

BLOOMFIELD bemerkt (Sacred Books of the East 42, 567), nachdem er gezeigt hat, daß Rot und Blau in Indien Zauberfarben sind, die immer beim feindlichen Zauber (hostile witchcraft) verwendet werden —: This sinister employment of red and blue renders it

unlikely that the use of the same colours in German wedding-practices is in any way to be connected with the Hindu conception.' Zuzugeben ist, daß Rot und Blau in Altindien vorzugsweise Unglücksfarben sind; als Hochzeitsfarben sind dieselben Farben offenbar Glücksfarben. Aber der Widerspruch, der zwischen der Verwendung der indischen Zauberfarben und der (deutschen) Hochzeitsfarben besteht, ist nur ein scheinbarer. Wie die indischen Zauberfarben beim feindlichen Zauber zur Anwendung kommen, so richten sich dieselben Farben als Hochzeitsfarben gegen den bösen Blick der Bewunderung und des Neides ("adversus invidiam"), gegen die feindlichen Mächte, von denen man eine Störung der Hochzeit und eine Schädigung der dabei beteiligten Personen befürchtet.

Halle a. d. S., den 27. November 1902.

# Strophenbau und Responsion in den Psalmen.

Von

#### M. Berkowicz.

Durch "Die Propheten in ihrer ursprünglichen Form" von Prof. D. H. Müller angeregt, unternahm ich es die darin nachgewiesenen Gesetze des althebräischen Strophenbaues an den Psalmen zu prüfen. Ich mußte mir folgendes sagen: Wenn bei den prophetischen Schriften erst erwiesen werden mußte, daß sie überhaupt zu Vortragszwecken niedergeschrieben und aus dem Chorgesang hervorgegangen sind, so haben wir in den Psalmen doch unstreitig mit einer Sammlung von Liedern zu tun, die unter Begleitung von Ton- und Instrumentalmusik beim Gottesdienst verwendet wurden. Sollten sich nun in einem oder in mehreren Psalmen, an Stellen, die inhaltlich eine strophische Gliederung aufweisen, die Gesetze der Responsion wirklich zeigen, dann, und nur dann erst könnten sie als die wesentlichen Merkmale der strophischen Technik betrachtet werden. Mit Fleiß unterließ ich es im Anfang meiner Untersuchung jene Psalmenkommentare heranzuziehen, die in ihren Übersetzungen eine strophische Anordnung des Textes geben. Es mußte die Form aus dem Inhalte und den sprachlichen Erscheinungen erschlossen werden. Wie Prof. MÜLLER zunächst von den Sinnesabteilungen ausging, die ihm der massoretische Text in den räumlichen Absätzen vorschrieb, so fiel mir zuerst das at auf, das sich stets am Schlusse eines Gedankenganzen, häufig in Verbindung mit einem Refrain befindet. Von מלה aus leitete ich die Untersuchung ein und ein flüchtiges Durchlesen

einiger Sela-Psalmen brachte mir ein überraschendes Resultat. Ich fand in einer Reihe von Psalmen eine so regelmäßige Wiederkehr der Responsion an bestimmten Stellen, daß deren Existenz keinen Zweifel mehr zuließ. Von den ersten Psalmen, die ich in meine Untersuchung einbezogen, veröffentlichte Prof. Müller unter ausdrücklicher Nennung meines Namens die Psalmen 46, 76 und 140 in seiner Arbeit "Strophenbau und Responsion, neue Beiträge" und kommentierte dieselben ausführlich. Ich wurde in der Überzeugung von der Richtigkeit des Responsionsgesetzes noch mehr bestärkt, als ich die Wahrnehmung machte, daß die von mir mit Hilfe der Responsion erkannte Strophenabteilung auch in jenen Kommentaren gegeben wird, die eine strophische Gliederung der Psalmen auf Grund der stichischen Gliedeinheit anerkennen, so in erster Reihe in den Kommentaren von Delitzsch und Bickell. Nur hie und da weichen diese von der richtigen, durch die Responsion gesicherten Abteilung ab; letzterer zumeist aus metrischen Rücksichten, die ihn zur Umgestaltung mancher Stichen veranlassen, ersterer dagegen einfach aus dem Grunde, daß ihm die hervorragende Rolle nicht bekannt war, welche die Responsion zwischen den Stichen sich entsprechender Strophen in der Strophentechnik spielt. Kommentare, die nicht den Stichos, sondern den Vers als Einheit der poetischen Gliederung betrachten, wie Köster, Ewald, Olshausen, Ley u. a. kommen für uns erst in zweiter Reihe in Betracht. Denn 1. kann ein massoretischer Vers, der mitunter drei anstatt der vom "Parallelismus membrorum' geforderten zwei Glieder hat, nicht denselben rhythmischen Wert haben, wie ein zweigliedriger Vers, und 2. habe ich im Laufe meiner Untersuchungen die Überzeugung gewonnen, daß tristichische Verse nur dann in voller Ordnung sind, wenn sie in einer und derselben Strophe nicht vereinzelt dastehen. Ein längerer Vers müßte dann entweder tetrastichisch sein wie z. B. in dem weiter behandelten Ps. Li der Vers 6, oder es müßten sich neben ihm auch noch andere Tristichen befinden wie Ps. LXXVII, 17-20. Wo ein Tristichon vereinzelt unter lauter Distichen auftritt, wird es sehr wohl geboten erscheinen zu untersuchen, ob nicht der Parallelstichos zum überschüssigen Gliede ausgefallen, oder auch ob das letztere sich an richtiger Stelle befindet.<sup>1</sup>

Von Zenners System (Die Chorgesänge im Buche der Psalmen, Freiburg im Br. 1896) konnte ich ganz Umgang nehmen, nicht allein, weil dieses vom Verse als Einheit ausgeht, sondern hauptsächlich deshalb, weil ich, trotz ehrlicher Anstrengung und Mühe, eine Strophentechnik nicht verstehen kann, die eine Anzahl von kleineren Psalmen, nur deshalb, weil sie nebeneinander stehen, zu einem einheitlichen ,Chorliede' zusammenwirft, wie es in diesem Buche z. B. mit Pss. 1-4; 19-21 oder gar mit den Psalmen 6 und 13 geschieht. Auch Responsionen suchte ich in Zenners schematisch und strophisch gegliederten Texten vergeblich, mit Ausnahme von Ps. 132, wo seine durch Versetzung von V. 1 hinter V. 10 erzielte richtige Stropheneinteilung, in entsprechenden Stichen beider Kolumnen deutliche Responsionen zum Vorschein brachte. Daß überhaupt, wenn schon von Strophe und Gegenstrophe gesprochen wird, ein gewisses inneres Verhältnis zwischen zwei oder auch mehreren Strophen herrschen muß, das wußte man lange vor Herrn Zenner. Köster sprach diese Wahrheit über das Verhältnis von Strophe und Gegenstrophe im Jahre 18312 aus und leitete sie von dem "Parallelismus membrorum" ab; wie in dem Verse die Glieder, so stehen, nach ihm, in der Strophe die Verse als Strophenglieder (ihrem Inhalte nach) in gewissem Verhältnis (synonym, antithetisch, synthetisch und identisch), wenn es wirkliche Gedanken- nicht bloße Wort-Strophen wie die alphabetischen Psalmen sind. Auch Kösters Nachahmer Wocher<sup>3</sup> und Ewald<sup>4</sup> äußern sich mehr oder weniger in diesem Sinne. Aber keiner von ihnen hat die "Responsion" in ihrem wahren Wesen erkannt und nachgewiesen, wie wir sie aus Müllers System kennen gelernt haben. Es muß auch hervorgehoben werden, daß bei Köster

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Siehe meine Erklärung von Ps. 77, 3. — Ganz richtig verfährt auch Prof. Bickell, wenn er in Ps. 18 (ii Sam. 22), z. B., das Glied 49b nach 44a versetzt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Theologische Studien und Kritiken, Hamburg, IV. Jahrg. B. I, 47 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Theologische Quartalschrift, Tübingen 1834, S. 613 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Die poet. Bücher d. a. B., 1, S 95 ff.

nicht ein einziges Beispiel der Responsion sich findet, wie sie MÜLLER zu Dutzenden gegeben hat. Aus dem Vorworte zu Müllers ,Neuen Beiträgen etc. erfahren wir überdies, daß Zenners autographischer Text vom 132. Psalm, der ihm vorgelegen, keine Spur von einer Andeutung der Responsionen enthielt, daß diese vielmehr erst in einer späteren Publikation ersichtlich gemacht wurden. Man muß sich daher wundern, wenn z. B. Döller in seiner Darstellung der Systeme der Kunstformen der hebr. Poesie mitteilt, es hätten Zenner und Müller gleichzeitig2 nachgewiesen, daß es eine charakteristische Erscheinungsform der hebräischen Poesie' gebe, die unter dem Namen ,Responsion' bekannt ist. Was man unter Responsion versteht, mußte freilich Döller durch wörtliche Zitate aus Müller erklären, indem er des weiteren ausführt, dieser unterscheide sich bei der Aufstellung des Gesetzes der Responsion von Zenner blos darin, daß er den Stichos, nicht den Vers, als Einheit annimmt. Auf Seite 91 seines Buches hat es den Anschein, daß er gar Vetter zum Auffinder der Responsionsgesetze machen will, indem er dessen Termini (Anadiplosis' anstatt Concatenatio') setzt, wenn er die äußeren Erkennungszeichen der Strophik aufzählt, anstatt bei denen ihres Urhebers Müller zu bleiben.

Im folgenden teile ich einige Psalmen in strophischer Gliederung aus einer großen Sammlung mit, die ich einem eingehenden Studium der Kunstformen besonders der Psalmen verdanke. In Anbetracht der so zahlreichen, sich vom Grunde aus widersprechenden Ansichten und Darlegungen für und wider ein hebräisches Metrum, wollen wir hier von metrischen Streitigkeiten absehen. Vielleicht gelingt es einmal einem Systeme, das die richtige Strophentechnik erkannt haben wird, auch die Spuren eines sicheren Metrums leichter zu verfolgen, was bisher leider nicht gelungen ist. Emendationen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Rhythmus, Metrik und Strophik, Paderborn 1899, S. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> MÜLLERS Buch ist übrigens zeitlich älter als Zenners Aufsatz, ersteres wurde am 15. Oktober 1895 ausgegeben, Zenners Arbeit erschien 1896 und zitiert bereits MÜLLERS Propheten.

an manchen fragwürdigen Stichen nehme ich nicht vor, da es in diesem Aufsatze weder auf den Kommentar noch auf die Übersetzung ankommt; ich emendiere nur, wo es mir das behandelte Thema unerläßlich macht.

#### Psalm xxi. 1 למנצה מזמור לדוד H כי המלד ביטח ביהוה יהוה בעזך ישמח מלך ובישועתך מהיגיל מאד ובחסר עליון בל ימום 9 תמצא ידך לכל איביך תאות לבו נתתה לו וארשת שפתיו בל מנעת סלה ימינד תמצא שנאיד 10 תשיתמו כתנור אש לעת פניד 4 כי תקדמנו ברכות טוב יהוה באפו יבלעם ותאבלם אש תשית לראשו עמרת פז חיים שאל ממך נתתה לו 11 פרימו מארץ תאבד וזרעם מבני אדם ארך ימים עולם ועד 12 כי נמו עליד רעה גדול כבודו בישועתך חשבו מזמה בל יוכלו הוד והדר תשוה עליו 13 כי תשיתמו שכם כי תשיתהו ברכות לעד במיתריך תכונן על פניהם תחדהו בשמחה את פניך 14 רומה יהוה בעוך נשירה ונומרה נבורתך 1 Ich schlage folgende Einteilung vor: 9 תמצא ידך\* לכל איביך 2 יהוה בעזך ישמח מלך ימינך תמצא שנאיך ובישועתך מהיגיל מאד (10) תשיתמו כתנור\*\* אש תאות לבו נתתה לו לעת פניך יהוה וארשת שפתיו בל מנעת סלה ב(חרון) אפוך תובלעם כי תקדמנו ברבות טיב ותאכלם (כמו) אש תשית לראשו עמרת פז 11 פרימו מארץ תאבד חיים שאל ממד נתתה לו וזרעם מבני אדם ארך ימים עולם ועד (12) בי נטו עליך רעה 6 נדול כבודו בישועתך חשבו מזמה כל יוכלו הוד והדר תשוה עליו 13 כי תשיתמו שכם כי תשיתהו ברכות לעד במיתריך תכינן על פניהם תחדהו בשמחה את פניך 14 רומה יהוה בעזך כי המלך בימח ביהוה נשירה ונזמרה נבורתך ובחסד עליון בל ימוט

בבתנור = \*\*

[D. H. MÜLLER.]

\* Vgl. יטינך יהוה נאדרי בכח

יפינד יהוה תרעין אייב

Dieser Psalm gehört zu denjenigen, in denen die erste Strophe und ihre Stichenzahl durch ada genau markiert sind. Er besteht demnach aus lauter Vierzeilern und bildet, wenn man von dem schließenden Distichon (V. 14), das fast einhellig als Schlußgesang aufgefaßt wird (Ewald, Delitzsch, Wellhausen, Duhm u. a.), absieht, zwei Kolumnen zu je drei Strophen. Die Zweiteilung des Gedichtes wird auch von den Erklärern eingehalten, die, wie z. B. Olshausen, keine strophische Gliederung in ihm zu finden glauben. Manche Erklärer unterscheiden sich in Bezug auf die Zweiteilung dadurch, daß sie entweder Vers 8 zum ersten Teile rechnen oder, indem sie diesen Vers als Responsorium für den Chor betrachten (Duhm). Aber die obige Abteilung, bei der die Responsionen zwischen den Stichen einzelner Strophen einerseits und den Stichen von in beiden Kolumnen sich gegenüberstehenden Strophen andererseits so klar und deutlich hervortreten, lassen keinen Zweifel darüber, daß der Schluß des ersten Teiles nach Vers 7 anzusetzen ist.

So korrespondieren die beiden Kolumnen mit einander durch die ersten Zeilen der je ersten Strophen wörtlich und gedanklich, durch durch zeilen der je ersten Strophen wörtlich und gedanklich, durch zeine (V. 7a) und בי תשיחבו (V. 13a), פניך (V. 7b) und בי תשיחבו (V. 13b) wörtlich. Daß 2b mit 8b und 5b mit 11b (und in etwas weiterem Sinne auch 5a und 11a) gedanklich, teils in demselben Sinne, teils antithetisch korrespondieren, wird wohl niemand bestreiten. Auch die Inclusio שמחה und בשמחה (V. 2 und V. 7) weist darauf hin, daß der erste Teil des Psalms sich nur bis V. 7 erstreckt.

Die Responsionen, sowohl in Worten als auch in Gedanken, in den Strophen des ersten Teiles fallen so sehr ins Auge, daß man sich wundern muß, wenn sie bis jetzt nicht beachtet worden ist. Entgegen der Anschauung desjenigen, der die Responsion als zufällige Erscheinung in der hebräischen Poesie erklären will und meint "sie gehöre als Kleinmittel poetischer Diktion der Gesammtliteratur an,

ארך ישים (5 b) wird, trotz Delitzsch u. a., nicht "Lebenslänge", sondern wirkliche Vererbung des Thrones sein. Im Hinblick auf ייאה ויע יאריך ישים (Jes. 53, 10) bildet V. 11 in beiden Gliedern eine klassische Antithese zu V. 5.

wo sie eben so häufig beabsichtigt wie unabsichtlich auftrete',¹ muß man aus so scharf ausgeprägten Übereinstimmungen von Worten und Gedanken, ja von ganzen Gliedern an genau sich entsprechenden Stellen einzelner Strophen, wie sie uns in 3a und 5a, in 4b und 6b entgegentreten, vielmehr den Eindruck gewinnen, daß dies nicht bloßer Zufall, sondern beabsichtigte Verstechnik ist, die mit zu dem auf dem 'Parallelismus' beruhenden Wesen der althebräischen Poesie gehört.

In der zweiten Hälfte des Gedichtes ist die kunstvolle Verkettung zwischen entsprechenden Versgliedern der einzelnen Strophen nicht mehr so häufig wie in den Strophen des ersten Teiles und es scheint auch, daß in den meisten Psalmen, deren erste Teile noch so kunstvoll strophisch gebaut sind, die Formen gegen das Ende immer einfacher und regelloser werden, indem die äußerlichen Kunstformen nur spärlich auftreten oder auch ganz verschwinden. Wir werden Gelegenheit haben, diese Erscheinung auch in anderen Psalmen zu beobachten. Von der Vernachlässigung der Form zeigt übrigens auch Vers 10 mit seinen übermäßig langen, den Rhythmus des Gedichtes störenden Stichen. Herr Prof. Bickell hilft dieser Störung dadurch ab, daß er durch Einschiebung von בחציר יבש nach משיתמו aus dem Verse ein Tetrastichon herstellt, allein er befindet sich dann nur im Gegensatz zur fast allgemeinen Auffassung von V. 14, wegen des ausgesprochenen Charakters einer Doxologie, als Choral- oder Schlußvers, wenn er diesen Vers mit dem vorhergehenden zu einer Strophe vereinigt. Lehrt doch Prof. Bickell selbst, daß solche Verse nicht nach jeder Strophe stehen müssen und häufig nur zweimal oder auch bloß einmal, am Anfang oder Ende eines strophischen Psalms, wie z. B. Ps. 46, anzutreffen sind.2 Dem ganzen Inhalte nach bezieht sich V. 14 mehr auf den ganzen Psalm, auf dessen Anfang er durch seinen ersten Stichos zurückgreift und scheint ebensowenig direkte Fortsetzung von V. 13 zu sein, wie der Refrain in Vv. 8 und 12 des Ps. 46, den Prof. Bickell als solchen anführt, zu den ihnen vorangehenden Versen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> GRIMME, Psalmenprobleme, Freiburg 1902 S. 149.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Carmina veteris testamenti metrice S. 233.

# Psalm LXXVII.

1 למנצח על ידותון לאסף מזמור

|                       |              | קולי אל אלהים ואצעקה     | 2 |
|-----------------------|--------------|--------------------------|---|
|                       |              | קולי אל אלהים והאזין אלי |   |
| I. Gegenstrophe.      |              | I. Strophe.              |   |
| הלעולמים יזנח יהוה    | $\mathbf{s}$ | ביום צרתי יהוה דרשתי     | 3 |
| ולא יוסיף לרצות עוד   |              | ידי לילה [נגדה בריה בידי |   |
| האפס לנצה הסדו        | 9            | [עיני] נגרה ולא תפוג     |   |
| נמר אמר לדר ודר       |              | מאנה הנחם נפשי           |   |
| השכח חנות אל          | 10           | אוכרה אלהים ואהמיה       | 4 |
| אם קפין באף רחמיו סלה |              | אשיחה ותתעמף רוהי סלה    |   |
| II. Gegenstrophe.     |              | II. Strophe.             |   |
| ואמר חלותי היא        | 11           | אחזת שמרות עיני          | 5 |
| שנות ימין עליון       |              | נפעמתי ולא אדבר          |   |
| אוביר מעללי יה        | 12           | חשבתי ימים מקדם          | 6 |
| כי אזכרה מקדם פלאר    |              | שנות עולמים: אזכרה       | 7 |
| והניתי בכל פעלך       | 13           | והגותו יבלילה עם לבבי    |   |
| 1                     | 10           | (Line 14) (Line 14)      |   |

יו קול רעמך בנלגל האירו ברקים תכל רנזה ותרעש הארץ 20 בים דרכך ושביליד במים רבים ועקבותיך לא נודעו

ראיך מים יחילו אך ירנזו תהמית 18 זרמו מים עבות קול נתנו שחקים אף הצציך יתהלכו

14 אלהים בקדש דרכך 17 ראוך מים אלהים מי אל גדול באלהים 15. אתה האל עושה פלא הודעת בעמים עזר 16 נאלת בזרע עמד בני יעקב ויוסף סלה

בית כצאן עמד ביות ביות ביות ביד משה ואהרן

Auch in diesem Psalm wird durch ach Vers 4 die erste Strophe markiert. Daß aber auch für die folgenden Strophen kein anderes Maß als der Sechszeiler anzunchmen ist, darüber belehren uns die folgenden ach, die ebenfalls hinter Sinnabteilungen auftreten, die aus je sechs Stichen bestehen. Freilich bietet die erste Strophe, die scheinbar nicht aus sechs Stichen besteht, einige Schwierigkeiten. Herr Prof. BICKELL sucht die Hauptschwierigkeit

בנינתר, MT. בנינתר

dadurch zu beheben, daß er, um ein Hexastichon zu erlangen, das zweite Glied von V. 3 ganz streicht, ohne einen Grund für diese Streichung anzugeben. Sicherlich hat ihn die Unzuverlässigkeit des Textes, der ohne Zweifel korrupt ist, dazu veranlaßt. Aber mir scheint der "parallelismus membrorum" in dem, was von V. 3 übrig bliebe, denn doch kein passender zu sein. Der in מאנה הנהם נפשי liegende Gedanke steht nämlich in keinem parallelen Verhältnis zu דרשתי. Dagegen ist der Parallelismus von שם und לילה auch sonst sehr häufig anzutreffen1; auch מאנה הנחם entspricht dem ולא תפונ zweifellos vollkommen. In der Tat bieten uns zwei alte Versionen die Grundlage, auf welcher der entstellte Text sich leicht rekonstruieren ließe. Targum übersetzt nämlich: "Mein Auge vergießt Tränen ohne Aufhör' und Lxx haben נורה an Stelle von נורה gelesen. Es ist also höchst wahrscheinlich, daß beides, sowohl נגרה als auch נגרה als auch נגרה festzuhalten und daß für ידי, zu dem das letztere nicht gut paßt, עיני zu setzen ist. Daraus ergibt sich die ursprüngliche Gestalt von V. 3, der beiläufig wie folgt gelautet haben mag:

> ביום צרתי אדני דרשתי ידי לילה ננ!דו ביי לילה עיני ננ!רה ולא תפוג מאנה הנחם נפשי.

In der Übersetzung würde die Strophe lauten:

Am Tage meiner Not suche ich den Herrn, Meine Hand ist des Nachts gegen ihn gestreckt, Mein Auge fließt ohne Aufhör, Meine Seele will sich nicht trösten lassen.

Wenn wir nun Ewald folgen, der in seiner strophischen Abteilung dieses Psalms den Vers 2 als Einleitung! von der ersten

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Man vgl. a. a. S.: Ps. 19. 3; 42, 9; 88, 2; 92, 3; 121, 6. Hiob 3, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Zu נגדו wäre als Prädikat etwa Perf. oder Part von שרש oder שם zu ergänzen. Targ. hat hier יד יוהראן לילה נחה עלי . Man wäre versucht an: יד יוהראן לילה נחה עלי oder ähnliches zu denken.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Zu vergleichen Threni 3, 49: עיני ננרה ולא הדמה מאין הפונות.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> EWALD nennt solche einleitende kleine Teile: ,Vorspiel<sup>4</sup>. *Die poet. Bücher* 1, S. 124 f.

Strophe absondert, so ergibt sich uns aus Vv. 3, 4 eine rhythmisch schöne und wohlgeordnete sechsstichische Strophe, die sowohl mit ihrer Gegenstrophe als auch mit der zweiten Strophe durch auffallende Wort- und Sinnresponsionen an gleichen und entsprechenden Stellen mehrfach verbunden ist. Es korrespondieren nämlich 3 c (אוברה) mit 9a (האפם) synonym und 4a (חפרה) mit 10a (הפרה) antithetisch. Die Responsion der je letzten Zeilen in der ersten und zweiten Strophe ist zu sehr ins Auge fallend, als daß auf sie erst hingewiesen werden müßte.

Die beiden besprochenen Strophenpaare scheinen einleitender Teil zu sein zu dem was folgen soll. Die mißliche verzweifelte Lage ruft Reminiszenzen aus der herrlichen Vergangenheit des Volkes hervor. Leider sind diese Verse nicht zu Ende geführt und wir besitzen nur den Teil eines an Inhalt und poetischer Kraft reichen Gedichtes, das an die herrlichen Gesänge Psalm 18 (n Sam. 22) und Habakuk 3 erinnert. Auch dieses Stück scheint aus Sechszeilern bestanden zu haben, wie man aus nach V. 16 schließen kann. Die vierte Strophe scheint nach V. 21 abgebrochen (Duhm).

## Psalm LI.

ו למינים מימים לדים

|                               |    | ד למנצון מומון לדוו              |    |
|-------------------------------|----|----------------------------------|----|
| שבע                           | בת | 2 בבוא אליו נתן הנביא כאשר בא אל |    |
| II                            |    | I                                |    |
| הן אמת הפצת במחות             | 8  | 3 הנני אלהים כחסדך               |    |
| ובסתם חכמה תודיעני            |    | כרב רחמיך מחה פשעי               |    |
| תהמאני באזוב ואטהר            | 9  | 4 הרב(ה) כבסני מעוני             |    |
| תכבסני ומשלג אלבין            |    | ומחטאתי טהרני                    |    |
| תשמיעני ששון ושמחה            | 10 | 5 כי פשעי אני אדע                |    |
| תנלנה עצמות דכית              |    | והמאתי ננדי תמיד                 |    |
| הסתר פניך מחטאי               | 11 | 6 לך לבד חטאתי                   |    |
| וכל עונתי מחה                 |    | והרע בעיניך עשיתי                |    |
| לב מהור ברא לי אלהים          | 12 | למען תצדק בדברך                  |    |
| ורוח נכון חדש בקרבי           |    | תזכה בשפטך                       |    |
| אל תשליכני מלפניך             | 13 | 7 הן בעון חוללתי                 |    |
| ורוח קרשך אל תקח ממני         |    | ובחפא יהמתני אמי                 |    |
| 17 ארני שפתי תפתח             |    | השיבה לי ששון ישעך השיבה הי      | 14 |
| ופי יניד תהלתך                |    | ורוח נדיבה תסמכני                |    |
| 18 כי לא תהפץ זבח ואתנה       |    | אלמדה פושעים דרכיך               | 15 |
| עולה לא תרצה                  |    | והמאים אליך ישובו                |    |
| 19 זבתי אלהים רוה נשברה       |    | הצילני מדמים אלהים ואלהי תשועתיו | 16 |
| לב נשבר ונדכה אלהים לא תבוד 🗼 |    | תרנן לשוני צדקתך                 |    |

Der Psalm schließt, wie allgemein und schon sehr früh erkannt wurde, mit V. 19. Die letzten Verse, die übrigens in krassem Widerspruch zum ganzen Inhalt des Gedichtes, besonders aber zu Vv. 15—19 stehen, haben mit dem Psalm nichts zu tun und sind als späterer Zusatz zu betrachten, den man hinzufügte, als der ursprünglich offenbar individuelle Psalm in gottesdienstliche Verwendung kam. So urteilte schon Ibn Esra über diese zwei Verse, indem er die Meinung eines spanischen Gelehrten¹ anführt, ohne sie zu widerlegen. Er billigte diese Ansicht, sonst pflegen derartige antitraditionelle Ansichten von ihm nicht ohne spöttische Kritik aufgenommen zu werden — und was Ibn Esra recht war, dürfte uns heute um so weniger

Dessen Kommentar zur Stelle: אמר אחד מחכמי ספרד כי אלה השנים ססוקים הוסים מחל אחד מחכמי סחרה ביו שהוה מחנפל לפני השם ומחפלל המומיד בהוה מחנפל לפני השם ומחפל המומיד במחפרה במחפרה

ketzerisch anmuten! Und doch meint Baethgen (nach Smend), die Verse 20—21 stünden gar nicht in Widerspruch zu 18—19, sondern bilden bloß einen Gegensatz, den der Dichter zwischen der besseren Zukunft und der traurigen Gegenwart sich vorstellt. Baethgen möchte 20—21 auch noch deshalb nicht preisgeben, weil der Psalm eines passenden Schlusses entbehren würde. Für unsere Untersuchung genügt jedoch die Tatsache, daß der Psalm bis V. 19 gleiche sechszeilige Strophen aufweist.

Diese einzig richtige Einteilung in sechsstichische Strophen hat Herr Prof. Bickell erkannt. Dagegen setzt Delitzsch gemischte Stichenzahl voraus, während Duhm Tetrastichen annimmt. Uns gibt die Responsion ein sicheres Mittel an die Hand, die Strophen dieses Psalms auseinander zu halten.

Der Psalm zerfällt also in drei Teile zu je zwei sechszeilige Strophen. Die Art, wie der Dichter von der Responsion Gebrauch gemacht hat, scheint eine ihm eigene zu sein. Er bedient sich mit Vorliebe des Chiasmus. So korrespondieren 4a mit 9b und 4b mit 9a wörtlich und gedanklich und auch die auffallende Responsion von 3b und 11b, d. h. zwischen den je zweiten Stichen in der ersten Strophe des ersten und der zweiten Strophe des zweiten Teiles, dürfte auf dem chiastischen Strophenbau beruhen. Vielleicht entspringt auch dieser chiastischen Technik die Erscheinung der Concatenatio gerade in diesem Psalm, die sonst in den Psalmen nur ganz selten auftritt. Hier erscheint sie mehrere Male: zwischen der 1. und 11., zwischen der II. und III. und zwischen der v. und vi. Strophe. Auch das so seltene müchte ich durch die Concatenatio erklären, daß es hier am richtigen Platze wäre; es bildet, wie mir scheint, nicht allein Responsion zu 6a und 11a, als Wortspiel nämlich (בשחות) und הטאהי),¹ sondern verkettet auch den Anfang des n. Teiles mit dem Ende des ersten.

Wort- und Sinn-Responsionen sind ferner in diesem Psalm noch folgende: 5a und 7a; 9a und 12a (teils wörtlich, teils synonym) 6c

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vergleiche bei Müller über die Wortresponsion von שרם und שחם in Jesaia 1, V. 7 und 15. *Die Propheten* etc. S. 75.

(מברק) und 12a (לב מהור) sinnverwandt, ebenso 6d (חובה) und 12b (רוח נכוז). Auch beide Stichen in 15 bilden eine treffliche Antithese zu V. 18, indem der Dichter die Sünder belehren möchte, daß Gott Erkenntnis ישובו und Besserung ישובו lieber mag, als alle Art Opfer. Ich nehme keinen Anstand in בסתם und הכמה (V. 8) eine gedankliche antithetische Responsion zu הרע בעיניך in V. 6 zu sehen und darin die kunstvolle Ausführung der oben angedeuteten chiastischen Technik von 3b und 11b zu konstatieren. Es findet also Responsion statt, nicht bloß in 3b und 11b, sondern auch in 6b und 8b. Aus dem Sinne dieser Verse ergibt sich für eine solche antithetische Responsion kein Hindernis. In Vers 6 bekennt sich der Dichter zu einer Sünde, die er gegen Gott allein begangen, die nur ihm mißfallen könne, in der großen Öffentlichkeit aber nichts Böses bedeute; in Vers 8 hingegen beruft er sich auf den Gefallen, den Gott an innerer Wahrheit finde und erbittet sich von ihm die Unterweisung in der "Weisheit', dem absolut Guten und Gottgefälligen, das, dem menschlichen Auge verborgen, im Innern des Herzens wurzelt, ohne nach außen zu glänzen. Diese Auffassung wäre freilich ein Grund mehr die Echtheit der Überschrift, die vielmehr von einer in der Öffentlichkeit Ärger erregenden Tat spricht, zu bezweifeln und denen von den Erklärern beizupflichten, die es ohnedies, wenn auch aus anderen Gründen, tun (Olshausen, Baethgen). Es liegt hier ein rein individueller Psalm vor, der später einmal aus irgend einem Anlasse mit dem Zusatz von 20-21 in den Gebrauch der Gemeinde eingeführt wurde und zwar zu einer Zeit, als die Mauern Jerusalems niedergerissen waren und man die Restauration und die Wiedereinführung des Opferkultus erhoffte und erflehte.

Nachdem dieser Aufsatz bereits niedergeschrieben war, wurde ich auf die Behandlung und strophische Gliederung dieses Psalms durch Nivard Schlögl in dieser Zeitschrift (Band xv, S. 265) aufmerksam gemacht, wo die Responsionen ebenfalls zur Geltung kommen. Allein ich kann der Einteilung Schlögls aus mehrfachen Gründen nicht zustimmen. Wie gesagt, gehören 20—21 nicht zum Psalm und sind späterer Zusatz; sie können also nicht mit 19 eine Strophe

bilden. Es ist aber auch nicht einzusehen, weshalb, wenn man diese Verse durchaus als echt erklären will, sie denn in verstümmelter Form wiedergegeben werden sollen, um nur תרצה (anstatt יעלו על מובחך מרים) am Schlusse als Responsion zu 18b zu gewinnen. Es ist der Responsionstheorie wenig damit gedient, wenn man Responsionen fabriziert und sich nicht mit den tatsächlich vorhandenen begnügt. Gezwungen und willkürlich ist auch die Einschaltung von יהוה (weshalb denn nicht אלהים, da ja im ganzen Psalm konsequent אלהים steht?) in 6a und 19b, um Responsionen zu gewinnen. Das ist ja leicht, denn es gibt von hundert Psalmversen kaum neunzig, in die sich ein solches הוה nicht einschieben ließe. Auch 14a muß nicht Responsion an entsprechender Stelle sein zu 10a; es hieße, die Freiheit des Dichters auf das minimalste herabsetzen, wenn er in einem nach den Gesetzen der Responsion gebauten Gedichte nicht einen Ausdruck gebrauchen dürfte, der sich auch an nichtentsprechender Stelle findet. Für die ,Wechselstrophe' Zenners habe ich nicht genug Verständnis und kann mich nicht für eine Strophenabteilung entscheiden, welcher der Vers und nicht der Stichos als Einheit zugrunde liegt.

### Beiträge zur Kenntnis altarabischer Dichter.

Von

#### R. Geyer.

#### 1. Ma'n ibn 'Aus.

Die Sammlung der Gedichte des Ma'n ibn 'Aus, welche Paul Schwarz nach der einzigen erhaltenen Handschrift des Escorial vor kurzem herausgegeben hat, rührt von dem andalusischen Philologen al-Qâlî her, der in der ersten Hälfte des IV. Jahrh. H. lebte, stammt also aus einer so späten Zeit, wie nur wenige Dîwânrezensionen älterer Dichter. Dieser Übelstand macht sich denn auch in dem Zustande der überlieferten Gedichte lebhaft fühlbar. Von den 21 Stücken, welche die Escorialhandschrift enthält, können nur drei. nämlich 1, 1v und x1, als annähernd vollständige Qasiden gelten; alle anderen sind kurze Zitate aus verlorenen Gedichten. Gegen die naheliegende Vermutung, daß die in Reim und Versmaß übereinstimmenden Stücke u und xx einem und demselben Gedichte entstammen, wobei xx den Anfang der Qaşîdah darstellte, während n dem Ende angehört, spricht der Umstand, daß II ein Loblied ist, wogegen xx aus einem Hija'gedichte stammt; die Vereinigung von Hijâ' und Madîh in einer Qaşîdah ist aber äußerst selten. Auch hier also haben wir es mit keinem größeren Stücke zu tun.

Die Sammlung al-Qâlîs hat aber mehr als die von Schwarz herausgegebenen 21 Stücke umfaßt; der Schluß des Dîwâns fehlt nämlich, wie der Herausgeber S. 19 berichtet, da die Handschrift unvollständig ist. Der Umfang des abhandengekommenen Teiles läßt sich natürlich nicht mehr bestimmen; da aber von den 257 Versen des erhaltenen Teiles 109 uns auch in anderen Quellen vorliegen (vgl. die Stellennachweise bei Schwarz S. 21 f. und weiter unten), während wir 81 dem Ma'n zugeschriebene Verse kennen (s. unten), die in dem Bruchstücke der Escorialhandschrift nicht vorkommen. so ließe sich nach der Gleichung x: 81 = 257: 109 der Schluß ziehen, der verloren gegangene Teil der Sammlung al-Qâlîs müsse ungefähr 186 Verse umfaßt haben. Diese Zahl müßte aber noch nach zwei Seiten hin einer Korrektur unterzogen werden. Da nämlich angenommen werden darf, daß am Schlusse des Dîwâns die weniger bekannten und daher auch seltener zitierten Stücke gestanden haben werden, so hätte man den sich aus der oben gemachten Rechnung ergebenden Betrag nach oben abzurunden; bedenkt man andererseits aber, daß gewiß nicht alle 81 hier zusammengestellten Verse dem al-Qâlî bekannt gewesen oder von ihm in den Dîwân aufgenommen worden sein dürften, so muß das Ergebnis der erwähnten Gleichung wesentlich eingeschränkt werden, so daß man auf einen wahrscheinlichen Bestand von etwa 100 Versen für den verlorenen Teil der Sammlung käme. Aber auch das ist natürlich sehr unsicher.

Der Textzustand der überlieferten Stücke muß im allgemeinen als ein guter bezeichnet werden; um so schlimmer steht es mit dem Zustande der einzelnen Gedichte selbst. Die bei weitem meisten davon sind, wie schon bemerkt, Bruchstücke von sonst verlorenen Qaṣîden, von denen nur vier noch durch anderweitig angeführte, im Dîwân aber fehlende Verse vertreten sind. Da ist es nun merkwürdig, daß in zweien von diesen vier Fällen die betreffenden Ergänzungsverse aus einem anderen Werke desselben al-Qâlî, der der Sammler des vorliegenden Dîwâns sein soll, nämlich aus seinen Nawâdir, die ich in der Pariser Handschrift (Suppl. Ar. 1935) benutzen konnte, stammen; und zwar sind sie da nicht etwa als einzelne Verse zitiert, so daß man allenfalls auf ein zufälliges Zusammentreffen schließen könnte, sondern beide Male in engem Zusammenhange mit den betreffenden Stücken des Dîwâns. Der eine Fall betrifft die

248 R. Geyer.

große Qaşîdah 1, deren Ende in den Nawâdir mit Einschub des weiter unten verzeichneten Fragm. xiv zwischen V. 52 und 53 der Schwarz'schen Ausgabe angeführt wird, der andere das Stück ix des Dîwâns, das aber in den Nawâdir nicht mit drei, sondern mit fünf Versen zitiert ist (Dîw. 1x + Fragm. xII). Man braucht deswegen nicht an der Identität des Verfassers der Nawadir mit dem Sammler des Dîwâns zu zweifeln; der Schluß auf eine Nachlässigkeit al-Qâlîs liegt näher. Auch in den übrigen zwei von den oben bezeichneten vier Fällen stehen die Ergänzungsverse an ihren Anführungsstellen in Zusammenhang mit Stücken der betreffenden Dîwângedichte; so wird bei al-'Ainî 1 20 und im Kommentar zur Durrah 176 das Stück viii des Dîwâns (unter Weglassung von V. 5) durch Anhängung von Fragm. xvin ergänzt, so wird Lis. xiv 248 der Maţla'vers des Gedichtes xx mit Fragm. xi 1 zusammen angeführt und steht bei al-Jawâlîqî im Kommentar zu 'Adab al-kâtib 176 a Fragm. xı 2 in der Reihenfolge zwischen Dîw. xx 1-4 und 13.

Damit kommen wir auf die Frage der Versfolge in den Gedichten. Die verschiedenen Stellen, an denen längere Versreihen aus den Qasiden zitiert werden, weisen in dieser Hinsicht auch viele Widersprüche auf. Am besten steht es noch mit Gedicht 1, wo nur die Auordnung der Verse 25 und 26 eine ernstliche Betrachtung verdient. Hier sind zwei Gruppen von Zitaten zu unterscheiden; die eine, die der Anordnung des Dîwâns folgt, wird gebildet von der Başrischen Ḥamâsah (s. Schwarz p. 21) und jener des al-Buhturî. Die andere Gruppe verstellt die beiden Verse gegen einander, was meines Erachtens einen glatteren Gang der Rede bewirkt; ihr gehören merkwürdiger Weise die Nawâdir des al-Qâlî an, sowie das 'Adabwerk von al-Ḥuṣrî am Rande von 'Iqd. Auch hier ergibt die Vergleichung also einen Vorzug der Überlieferung der Nawadir gegenüber der des Dîwâns. Bei Gedicht vin stimmen alle Zitate in der Weglassung von V. 5 überein (die Angabe bei Schwarz p. 21 in Betroff der Stelle bei al-'Ainî 1 20 ist irrig); al-'Ainî und al-Hafajî hängen dafür Fragm. xvIII an, wie schon erwähnt. Die Weglassung von V. 5 verursacht in dem Gefüge des Gedichtes keine Lücke; Fragm. xvnı kann aus dem bei al-'Ainî ı 24 und im Kommentar zur Durrah, angeblich aus der Sprichwörtersammlung al-Maidânîs,¹ zitierten Bruchstücke stammen, über dessen Autor nichts gesagt wird. Ob es etwa von Ma'n selbst ist, kann daher nicht bestimmt werden; positive Gegengründe lassen sich auch nicht beibringen. Das Stück lautet:

Dieses Stück würde sich glatt an Dîw. vii 6 anschließen und ich hätte auch keinen Anstand genommen, es unter die Fragmente des Ma'n einzureihen, wenn nicht an beiden Anführungsstellen unmittelbar voran die Notiz ginge, daß Ibn Duraid das Gedicht vm dem Mâlik ibn Fahm zuschreibe (vgl. Schwarz p. 9). Es ist aus dem Zusammenhang der Stelle nicht klar, ob dies auch von den oben wiedergegebenen vier Versen gilt oder nicht. (Über die Echtheitsfrage siehe weiter unten). Auf die Unordnung, die in Nr. xi durch die Einschiebung der Verse 24, 25 und 41, 42 verursacht ist, hat schon Schwarz p. 9 hingewiesen; nur hat er übersehen, daß V. 24 den Doppelreim hat und auch durch den Inhalt als Anfangsvers eines Gedichtes gekennzeichnet ist. Wie diese vier Verse hier hereingekommen sind, soll bei der Untersuchung über die Echtheit der Gedichte weiter unten besprochen werden. In Nr. xx ist von dem Beginn des Gedichtes nur V. 1 erhalten, dem sich, wie schon oben gezeigt, Fragm. xi 1 unmittelbar anschließt; dann scheint eine ziemlich große Lücke zu sein. Hinter V. 4 wäre nach al-Jawâlîqî (s. o.) Fragm. xi 2 einzufügen. Die Zitate in der Hamasah des 'Abû Tammâm und von Başrah, bei al-Ainî, in Hiz. und Ma'âhid, bei al-Ḥuṣrî, aș-Şafadî und al-Fâsî (vgl. die Stellennachweise bei Schwarz p. 22 und hier weiter unten) stimmen alle darin überein, daß sie den V. 12

<sup>1</sup> Ich habe das Zitat in Freytags Ausgabe nicht finden können.

250 R. Geyer.

vor den V. 8 setzen; tatsächlich stünde V. 12 sehr gut zwischen V. 7 und 8, wo er die Drohung gegen den boshaften Vetter, sich bei weiterer Fortsetzung der Feindseligkeiten durch keine Rücksichten mehr von deren Erwiederung mit Gleichem abhalten lassen zu wollen, treffend einleiten würde, während er zwischen die allgemeineren Maximen in V. 11 und 13 doch nur äußerlich paßt.

Die Frage nach der Echtheit der Gedichte wird im allgemeinen im günstigen Sinne beantwortet werden können. Die von Schwarz nur berührte Tatsache, daß die Verse 4, 5, 19, 21, 22 und 23 des п. Gedichtes auch im Dîwân der al-Hansâ' vorkommen, wird durch die Erwägung zu erklären sein, daß in die Trauerlieder jener Dichterin, in denen ja naturgemäß das Madîh eine große Rolle spielt, leicht Lobverse aus fremden Dîwânen eingeschoben werden konnten; der umgekehrte Vorgang wäre viel weniger wahrscheinlich, und so können wir mit ziemlicher Gewißheit sagen, daß die genannten Verse eher aus den Liedern des Ma'n in die der al-Hansâ', als umgekehrt übernommen sein dürften. Eine ähnliche Erwägung wird zu Gunsten der Echtheit jener Verse des Gedichtes zu geltend zu machen sein, die in dem Stücke Nr. xL des Dîwâns von Hâtim Tai' wiederkehren. In welchem Maße die Übernahme fremder Verse, die ,von der Freigebigkeit handelten', in das Liederbuch des Hâtim stattgefunden hat, ist von Schulthess im Vorwort zu seiner Ausgabe S. 10 ausführlich dargestellt. Ja, wir können unbedenklich nicht nur die übereinstimmenden, sondern alle 15 Verse des bezeichneten Stückes im Dîwân Hâtim für unseren Dichter reklamieren. Wenn Schwarz (p. 9) die Unechtheit jener Verse bei Ma'n ohneweiters als erwiesen annimmt, so scheint er dazu blos durch die chronologische Erwägung, daß Hatim älter ist als Ma'n, bestimmt worden zu sein. An eine direkte Entlehnung so vieler Verse in Einem Gedichte durch den Diehter selbst, wie sie Schwarz nebenbei als möglich hinstellt, ist im Ernst doch nicht zu denken. Müssen wir somit für die Echtheit der betreffenden sieben (nicht sechs, wie Schwarz p. 21 anführt) Verse (23, 26, 35, 36, 44, 28, 30) des xi. Gedichtes eintreten, so wird dieselbe Erwägung, die uns dazu bestimmte, auch dahin führen, die schon

von Schwarz als eingeschoben erkannten Verse 41 und 42 als wahrscheinlich unecht zu bezeichnen; so wie es nämlich nahe lag, besonders gelungene Lobverse der al-Hansâ' und ausschweifendes Lob der Freigebigkeit enthaltende Gedichte dem Hatim zuzuschreiben, ebenso leicht konnte es geschehen, daß Verse, in denen die Milde gegen Verwandte, auch wenn sie mit Undank gelohnt würde, als besondere Tugend gepriesen ward, dem Ma'n ibn 'Aus unterschoben wurden; scheint er doch den Grund zu seinem Dichterruhme durch die Stelle in seiner Qasîdah 1 V. 21 ff. gelegt zu haben, an der er sich in diesem Sinne viele Verse hindurch in immer neuen Wendungen ergeht ('Ag. x 167; vgl. Schwarz p. 16). Ganz in diesem Sinne ist xi 42 gehalten und dürfte auch deswegen in den Dîwân des Ma'n aufgenommen worden sein; V. 41 ist dann wohl nur der Nachbarschaft wegen mitgegangen. Ob V. 24 und 25, die ebenfalls ganz sicher unecht sind, auch ursprünglich demselben Gedichte angehörten wie jene beiden, kann man selbstverständlich heute nicht mehr feststellen; jedenfalls bildeten sie den Beginn einer selbständigen Qaşîdah. Ged. vin wird von Ibn Duraid dem Mâlik ibn Fahm al-'Azdî zugeschrieben (s. o.; vgl. Schwarz p. 9). Die Stichhältigkeit dieser Behauptung entzieht sich unserer Untersuchung; ist sie aber richtig, so dürfte das Stück seine Aufnahme in das Liederbuch des Ma'n ebenfalls dem Umstande zu verdanken haben, daß darin von der Schonung eines nahen Verwandten trotz allerlei Übeltaten die Rede ist. Der Vollständigkeit halber sei übrigens darauf hingewiesen, daß viii 7 nach Lis. iv 191 und Tâj ii 376 (سدر) von Ibn al-Barrî dem 'Uqail ibn 'Ullafah vindiziert wird; voran geht nach dieser Quelle folgender Vers:

فَلَا ظَفِرَتَ يَمِينُكَ حِينَ تَرمِى وَشَلَّتَ مِنْكَ حَامِلُةُ ٱلْبُنَانِ V. xiii 1 soll nach Hiz. iii 258 aus einem Gedichte des Ḥassân ibn al-Gadîr al-ʿAmirî stammen, von dem folgende fünf Verse zitiert werden:

لِّاتِي زَمَانٍ يَخْبُأُ ٱلْمَرْءَ نَفْعُ فَ فَكَا بَلْ غَدُ لِلْمُوْتِ غَادٍ وَرَابُ فَ لَا الْمَوْدِ عَلَيْهِ الصَّفَادِ فَ الْأَوْلَ الْمَرْءَ لَمْ يَنْفَعْكَ حَيَّا فَنَفْعُ لَهُ أَقُلَّ إِذَا رَضَتْ عَلَيْهِ ٱلصَّفَادِ فَيُ الْمُوامِي وَالْجُيُوبُ ٱلنَّوَاضِ فَ أَيْتُ الْمُوامِي وَ الْجُيُوبُ ٱلنَّوَاضِ فَ وَهُنَّ ٱلْمُوامِي وَ الْجُيُوبُ ٱلنَّوَاضِ فَ أَيْدُامِ فَ الْمُوامِي وَ الْجُيُوبُ ٱلنَّوَاضِ فَ الْمُوامِي وَ الْمُوامِي وَ الْمُوامِي وَ الْجُيُوبُ ٱلنَّوَاضِ فَي

252 R. Geyer.

Wie man sieht, handelt es sich aber bloß um die Übereinstimmung der ersten Vershälfte; der Vers steht hier überhaupt in einem ganz anderen Zusammenhange, als bei Ma'n. Es kann also in diesem Falle von einer Entlehnung keine Rede sein.

Da der sachverständige und gelehrte Herausgeber der Escorialhandschrift es leider unterlassen hat, seiner Ausgabe eine Sammlung der im Dîwân nicht enthaltenen Gedichtfragmente und Einzelverse, sowie eine Übersicht der Varianten zu den erhaltenen Gedichten des Dîwâns beizugeben, so sah ich mich veranlaßt, beides zu meinem Gebrauche zusammenzustellen. Ich füge beides hier an, weil ich glaube, daß es auch anderen erwünscht sein wird, alles auf Ma'n ibn 'Aus bezügliche Material wenigstens hier vereinigt in der Hand zu haben. Diesen meinen Materialien möchte ich noch einige erklärende Worte voranschicken.

Was die Sammlung der Fragmente betrifft, so bedaure ich, daß mir die başrische Hamâsah nicht zugänglich war, in die Schwarz Einblick tun konnte. Er dürfte somit vielleicht in der Lage sein, den hier veröffentlichten Stücken manche wesentliche Ergänzung hinzuzufügen. Sonst, glaube ich, wird die Sammlung so ziemlich das meiste von dem enthalten, was uns von den Gedichten des Ma'n ibn 'Aus außerhalb des Diwans in der zugänglichen Literatur erhalten ist. Die in den 'Ag. überlieferten Fragmente zeichnen sich, wie schon Schwarz betont hat (p. 19, Anm. 1), durch besonders schlechten Textzustand aus. Glücklicherweise sind uns dieselben (und noch einige) Stücke in den Ma'âhid erhalten, deren Überlieferung eine bei weitem bessere ist; wo diese versagte, mußte, wo es möglich war, auf andere Quellen zurückgegriffen werden. Ein Zusammenlegen der verschiedenen Fragmente eines Gedichtes habe ich vermieden; im Fragment iv, wo es sich durch die Verskoppelung der verschiedenen Zitate von selbst ergab, habe ich die sich dadurch in die Versreihe der Hauptquelle (Bakri 487) einschiebenden Verse 3 und 4 durch Einklammerung als Zusätze kenntlich gemacht. Zur Frage der Authentizität der einzelnen Stücke ist zu bemerken, daß bei Fragm. vin die Art der Anführung in der Hamâsah des Buhturî seine Echtheit in Zweifel setzt (وقال مُعْنُ بنُ اوسِ المُزَنِيِّ ويُرْوي لغيرِهِ); die Zuweisung an Ma'n dürfte eine Folge der Ähnlichkeit des ersten Verses mit Dîw. 1 50 sein. Fragm. 1x wird Nas. 494 (nach der basrischen Hamåsah?) bei den Gedichten des 'Aus ibn Hajar angeführt und erscheint daher in meiner Sammlung der Gedichte dieses Dichters (Nr. xix); die Verwechslung ist durch die Gleichheit des einen Namensbestandteils erklärlich. (Vielleicht gehört dann umgekehrt Fragm. 1 des Ma'n dem 'Aus ibn Ḥajar zu, in dessen Fadalahlieder es vortrefflich passen würde und mit dessen Ausdrucksweise es auffallend übereinstimmt; vgl. 'Aus ibn Ḥajar xxxu 4ff.). Fragm. xix 4-9 werden ebenso wie V. 11 in Fragm. vu als von einem gewissen 'Aus ibn Ma'n herrührend zitiert; ihre Zugehörigkeit zu den Gedichten des Ma'n hat schon Schwarz (p. 9, Anm. 4) aus der Übereinstimmung in Reim und Metrum mit den betreffenden anderen Bruchstücken nachgewiesen. Fragm. xv ist mir bezüglich seiner Echtheit wegen des der sonst zutage tretenden Gesinnung unseres Dichters geradezu widersprechenden Inhalts verdächtig; es könnte seine irrtümliche Zuweisung der äußerlichen Ähnlichkeit mit Diw. 1 26 und 53 verdanken.

Von den hier gesammelten Fragmenten dürften größeren Gedichten angehört haben die Stücke II, III, IV, V, VII, XI, XIII und XIX. Der Doppelreim des Anfangsverses findet sich bei den Stücken II, III und IV, im Diwân von den zweifellos echten Stücken bei Ged. I, III, IV, VI, XI und XX. Wir können also mit ziemlicher Sicherheit annehmen, daß Ma'n ibn 'Aus mindesten 14 Qaşiden größeren Stils gedichtet haben dürfte, von denen die eingangs dieses Aufsatzes bezeichneten drei, deren Vollständigkeit immerhin hingehen kann aber doch nicht über jeden Zweifel erhaben ist, einen kläglichen Rest bilden.

Den Fragmenten lasse ich zunächst Nachträge zu den Stellennachweisen bei Schwarz p. 21 f. folgen; dann kommen die Stellennachweise zu den Fragmenten. Hierauf gebe ich die Varianten zu den Ge254 R. Geyer.

dichten des Dîwâns nebst einzelnen den Text betreffenden Bemerkungen, in denen ich häufig auf die von Brockelmann in seiner Besprechung der Schwarz'schen Ausgabe in den Gött. Gel. Anz. 1903, S. 472 ff. gemachten Notizen Bezug nehme. Zum Schlusse erscheinen noch textliche Bemerkungen und Varianten zu den Fragmenten.

Eine Übersetzung der im Dîwân und in der Bruchstücksammlung enthaltenen Gedichte und Verse, die ich ebenfalls niedergeschrieben habe, veröffentlichte ich hier deshalb nicht, weil ich glaube, daß Schwarz als Herausgeber des Dîwâns der berufenere Interpret seines Dichters wäre, und hoffe, daß er dem wohl allgemein geteilten Wunsche seiner Leser in dieser Beziehung bald nachkommen wird.

Fragmente und einzelne Verse, die im Dîwân nicht enthalten sind.

ا أَلا مَن لِمَوْلَى لَّا يَزَالُ كَأَنَّ فُلُوعِهِ صَفًا فِيهِ صَدْعٌ لَّا يُدَانِيهِ شَاعِبِ
 تدبب ضِبَابُ أَلْعُشِى تَحْتَ ضُلُوعِهِ لِأَهْلِ ٱلنَّدَى مِنْ قَوْمِهِ بِٱلْعُقَارِبِ

ا أَعَاذِلَ أَقْصِرِى وَدَعِى بَيَاتِى فَإِنِّكِ ذَاتُ لَوْمَاتٍ كَسَاتِى وَإِنِّكِ ذَاتُ لَوْمَاتٍ كَسَاتِ وَ إِنَّكِ بِالْمَلَامَةِ لَنْ تُفَاتِسَى اللَّهِ اللَّهُ لَمْةِ لَنْ تُفَاتِسَى اللَّهُ لَيْكَ مُنْتَظُرُ قريسَبُ وَهُنَّتَ بِالْمَلَامَةِ لَنْ تُفَاتِسَى اللَّهُ لَيْكَى فَلَيْلَى لَنْ تُواتِى وَهُنَّتَ بِالْمُودَةِ وَالثَّبَاتِ عَوْمَ لَئُو وَالثَّبَاتِ عَرَاتِ مَا لَيْكَ مُلْكِمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ الللللْمُوالِ

٧ تَرَى عَبَدَاتِهِنَّ يَعُدَّنَ حُدْبًا تُنَاوِلُهَا ٱلْفَلَاةُ إِلَى ٱلْفَكِلَةِ

م إِذَا هِيَ حُلَّتُ كَرُبُلاءً فَلَعْلَعُ إِلَّا فَعَوْزُ ٱلْعُذَيْبِ دُونَهَا فَٱلنَّوَالِّحَ الْ ء فَمَانَتْ نَوَاهَا مِن نَّوَاك وَطَاوَعَتْ مَعُ ٱلشَّانِثِينَ ٱلشَّامِتَاتِ الكُوَاشِحَا ه فَقُولًا لِلنِّلَى هَلَ تُعَوِّضُ نَادِمُ اللَّهُ رَجْعَةُ قَالَ ٱلطَّلَاقَ مُمَازِحُ اللَّهِ الْمَ وَانَ هِي قَالَتُ لَا فُقُولًا لَهَا بَلْسِي إِلَّا تُتَّقِينَ ٱلْجَارِيَاتِ الذَّوَالِيحُـــا

٧ عُذَافِرَةً ضُبِّطًاء تَغُدِي كُأَنَّمُ إِلَا فَنِيقُ غَذَا يُعُمِى ٱلسَّوَامُ ٱلسَّوَارِحَا

ا تَأْبَّدَ لَأَى مِّنْهُم فَعُتَاثِ لَهُ فَنُو سَلَم أَنْشَاجُهُ فَسُواعِ لَهُ م فَذَاتُ ٱلْخَمَاطِ حَرْحُهَا فَطُلُولُهَا فَبَطْنُ ٱلنَّقِيعِ قَاعُهُ فَمَرَاثِ مُعْ ﴿ وَفَدَهُمُا اللَّهُ مُرْضُوضٍ كُأْنَّ عِرَاضُهُ إِلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّالَا اللَّا اللَّالِي اللَّلْمُ اللَّالِمُ اللَّاللَّا اللَّهُ الللَّهُ الل ء (تَعُقَّتُ مَغَانِيمًا وَخُفَّ أَنِيسُهُا مِنَ ٱذْهُمَ مُحْرُوسِ قَدِيمٍ مَّعَاهِدِهُ) ه فَهُنَّدَفَعُ الغُلَّانِ غُلَّانِ مُنْشِدٍ فَنَعْفُ ٱلْغُرَابِ خُطَّبُهُ فَأَسَاوِدُهُ وَفَعُدُفُدُ عَتُّودٍ فَخَمْرَاءُ صَائِفٍ فَذُو ٱلْجُفْرِ أَقْوَى مِنْهُمُ فَقَدَافِدُهُ

٧ عِرَاقِيَّةُ تُحْتُلُّ غَوْلًا فَعُسْعُسُا قَحُلُّ ٱلْعِرَاقِ دَارُهَا مَا تُبَاعِدُهُ

ا ظَلِلْنَا بِمُسْتَنَّ ٱلرِّيَاحِ غَدِيَّاتَ اللَّهِ أَنْ تَعَالَى ٱلْيُوْمُ فِي شُرِّمُحْضُرِ وَكُنْ أَمِنَا وَآرَافَقُ بِتَيْسِكُ إِنَّهُ لَهُ أَغْنُزُ يَنْزُو عَلَيْهَا وَأَيْسِ بِ

 لَذي آبن ٱلزَّبَيْرِ جَالِسِينَ بِمَنْزِل مِّنَ ٱلْخَيْرِ وَٱلْمَعْرُوفِ وَٱلرِّفْدِ مُقْفِرِ م رُمَانًا أَبُو بَكْر وَقَدَ طَالَ يَوْمُنَا بِتَيْسِ مِّنَ ٱلشَّا ٱلْحِجَازِيّ أَعْفَرُ ء وَقَالَ ٱطْعَمُوا ۚ مِنْهُ وَنَعْنَ ثَلَاثَةً وَمَنْعُونَ إِنْسَانًا فَيَا لُؤُم مُعْبَرِّ ه فَقُنْتُ لَهُ لَا تَقْرِبَنَ فَأَمَامَنَا جَفَانُ أَبْنِ عَبَّاسِ ٱلْعَلَا وَٱبْنِ جَعْفَرِ

 ا لَوْ شَهِدَتْنِي وَجَوَادِي تَــوْرُ r وَٱلرَّأْسُ فِيهِ مُيَّلُ وَّ مَـــوْرُ الضَعِكْتُ حُتَّى يُمِيلُ ٱلْكُورُ

ا كَأْنِ لَّمْ يَكُنِ يَّا أُمَّ حِقَّةَ قَبُلُ ذَا بِمَيْطَانَ مُصْطَافً لَّنَا وَمَرَابِعُ وَإِذْ نَحْنُ فِي عَصْرِ ٱلشَّبَابِ وَقَدْ عَفًا بِنَا ٱلْأَنَ إِلَّا أَن يُّعَوَّضَ جَلَا إِنْ ٣ فَقَدْ أَنْكَرَتْهُ أَمَّ جَقَّةَ حَارِثَ اللَّهِ وَأَنْكِرُهَا مَا شِئْتُ وَٱلْوَدَّ خَارِعُ

ء وَلُوْ أَذَنْتُنَا أَمُّ حِقَّةَ إِذْ نَبَ إِلَّا شَبَابُ وَّإِذْ لَمَّا تُرُعْنَا ٱلرَّوَاتِ فَ

ه لَقُلْنَا لَهَا بِينِي بِلَيْل جَي لَهُ كَذَاكَ بِلَا ذَمِّ تَؤْدِي ٱلْوَدَائِ فَي

٧ تُوَوَّا قَادَةٌ لِلنَّاسِ بَطْحُا مُكَّ مَكَّ لَهُمْ وَسِقَايَاتُ ٱلْحُجِيجِ ٱلدَّوَافِ عُ 
 أَلُمَّ اللَّهُ وَتِ لَمْ تَبْكِ مِنْهُمُ عَلَى كَابِثِ ٱلدَّهْرِ ٱلْكُيونُ ٱلدَّوَامِعُ اللَّهَ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا لَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّا لَا اللَّالَّا لَا اللَّاللَّا لَاللَّالِ

٦ وَإِنَّكُ فُرْعُ مِّنْ قُرَيْشِ وَإِنَّمَ اللَّهُ اللَّهَ مَنْهَا ٱلْبُحُورُ ٱلْفَوَارِعُ

٩ إِذِ ٱلنَّاسُ نَاسٌ وَّٱلْعِبَادُ بِغِ \_\_رَّةٍ وَّإِذْ نَحْنُ لَمْ تَدْبِبُ إِلَيْنَا ٱلشَّبَادِعُ

١٠ عَلَى حِينَ يُأْتِي مِن رِّيَاضِ لِّصَعْبُةٍ قَبْرَّحُ بِي أَنْقَاضُهُنَّ ٱلرَّجَائِ\_\_\_عُ

١١ وَقَالَ رِجَالٌ فَأَسْتَمِعْتُ لِقِيلِمِ مِ أَبِينُوا لِمَن مَّالُ بِأَحْوَسُ ضَائِكِ عُ

 أَكَاشِرُ ذَا ٱلضِّغْنِ ٱلْمُبَيِّنَ ضِغْنَهُ وَأَضْحَكُ حَتَّى يَظْهَرُ ٱلنَّابُ أَجْعُ r وَأَدْهُنُهُ بِٱلْقُوْلَ دَهْنَا وَّلُو رَأَى سَرِيرِةَ مَا أَخْفِى لَبَاتُ يُفَـــزَّعُ

ا وَرَثْنَا ٱلْمُجْدَ مِنْ آَبَاء صِدْقِ أَسَأْنَا فِي دِيَارِهِمِ ٱلصَّنِيعَا
 اذا ٱلْمُسَبُ الرَّفِيعُ تَوَاكلَتْ هُ بَنَاتُ ٱلسَّوء أُوشْكُ أَن يَّضِيعَا

ا رَفَّعْنَ رَقَّمُا عَلَى أَيْلِيَّةٍ جُـدُدٍ لَّاتَى أَيَاهَا أَيَا السَّمْسِ فَأَتْلَقًا

1

ا وَكَانَ لَهَا جَارَانِ لَا يُغْفُرَانِهَا أَبُو جَعْدَةٌ ٱلْعَادِى وَعُرَفًا جَيْأُلُ

\* \* \*

هَلا تَغْضِبَنْ إِنْ تُسْتَعَارُ طَعِينَةٌ وَتُرْسُلُ أَخْرَى كُلِّ ذَٰلِكَ يُفْعَلُ

11

ا وَلَسْتُ بِمَاشِ مَّا حُبِيتُ لِمُنْكُرِ مِّنَ ٱلْأَمْرِلَا يَمْشِى إِلَى مِثْلِهِ مِثْلِى
 ا وَلَا مُؤْثِر نَّقْسِى عَلَى ذِى قَرَائِةٍ قَ أُوثِرَ ضَيْفِى مَا أَقَامُ عَلَى أَهْلِي وَ

ĮΨ

ا وَلَيْلَى حَبِيبٌ فِي بَغِيضٍ مَّجَانِبٍ فَلَا أَنْتَ نَاثِيهِ وَلَا أَنْتَ نَاثِلُ مُ

r فَدُعْ عَنْكُ لَيْلِي قَدْ تَوَلِّتْ بِنَفْعِهُا وَمِنْ أَيْنَ مَعْرُوفَ لِّمَنَ أَنْتَ قَائِلُهُ

\* \* \*

ع تَشُجُّ بِي ٱلْعُوْجَاءَ كُلَّ تَنُوفَ \_\_\_ةٍ كُأَنَّ لَهَا بُوًّا بِنَهْيِ تُغَاوِلُ \_\_\_ة

\* \* \*

ه أَبُتْ إِبِلِي مَاءَ ٱلْجِياضِ بِأَرْضِهُ اللهِ وَمَا شَنَّهَا مِنْ جَارِ سَوْ تُوَاثِلُ لَ

٦ سُرَتْ مِنْ بُوانَاتٍ فَبُونٍ فَأَصْبَعَتْ بِقَوْرَانَ قَوْرَانِ ٱلرِّصَافِ تُوَاكِلُ مُ

\* \* \*

٧ تُجُرُّ بِرَوْضَاتِ ٱلْإِشَاءَةِ أَرْدُ لِللهِ وَمَتَّهَا انْابِيشُى ٱلسَّفَا وَنُوَاصِلُ لَمْ

\* \* \*

٩ لَهَا مَوْرِدُ بِٱلْقُرْنَتَيْنِ وَمَصْدِدُ لِقَوْتِ فَلاَةٍ لَّا تُزَالُ تُمَازِلُ دَمَ

\* \* \*

١٠ عَلَيْهِ شُرِيبٌ وَارْعُ لَيِّنُ ٱلْعَصَا يُسَاحِلُهَا جُهَاتِهِ وَتُسَاحِلُ لَلَّهِ وَتُسَاحِلُ اللَّهُ ال

14

ا فَدَاوَيْتُهُ حَتَّى أَرْفَأَنَّ نِقَارَهُ فَعُدْنًا كَأَنَّا لَمْ يَكُن بَيْنَنَا صَرْمُ

ا رَعَانِي أَشُبُّ ٱلْخُرْبَ بَيْنِي وَبَيْنَهُ فَقُلْتُ لَهُ لَا بَلْ هَلُمَّ إِلَى ٱلسَّلْم وَايَّاكُ وَٱلْحُرْبُ ٱلَّتِي لَا أَدِيمُهَا صَحِيمٌ وَّلَا تُنْفَدُّ تَأْتِي إِلَى رَفْهِمَا عَلَمًا أَثَى خُلَيْتُ فَضْلَ عِنَانِ مِ إِلَيْهِ فَلَمْ يَرْجُعْ بِعَزْمِ وَلا عَ زُمِ ع فَكَانَ صَرِيعَ ٱلْخَيْلِ أَوَّلَ وَهُلَ إِنَّهُ فَبَعْدًا لَّهُ مُغْتَارُ جُهْلِ عَلَى جِلْمِ

# ا لَعَمْرُكَ مَا تَمِيمُ أَهْلُ فَلْجِ ﴿ بِأَرْدَافِ ٱلْمُلُوكِ وَلَا كِرَامِ

ا أَخَذْتُ بِعَيْنِ ٱلْمَالِ حَتَّى نَهَكْتُهُ وَبِٱلدَّيْنِ حَتَّى مَا أَكِيارُ أَدَانُ 

## ا وَكُمْ عَلَّمْتُهُ نَظْمَ القُوافِي فَلَمَّا قَالَ قَافِيَةً هَجَانِكِي

م فَمُهُما كَانَ مِنْ خَيْرِ فَإِنَّا وَرُثَّنَاهَا أَوَائِلَ أَوَّلِينَا

١ إِذَا مَا بُحُرُ خِنْدِفَ جَاشَ يَوْمًا يَّعُطْمِطُ مَوْجُهُ ٱلْمُتَعَرَّضِينَا

وَإِنَّا مُورِثُونَ كَمَا وَرَثْنُ اللَّهِ عَنِ ٱلْأَبَّاء إِن مَّتَّمًا بَنِينَ

وَفِي يَوْمِ ٱلْكِلَابِ إِذَا غُزَتْنُا قَبَائِلُ أَقْبَلُوا مِنَّا سَبِينَا وَجْيَرُ ثُمَّ سَارُوا فِي لُهَامً عَلَى جُرَّدٍ جِيعًا فَاتْرِينَا
 وَجْيَرُ ثُمَّ سَارُوا فِي لُهَامً عَلَى جُرَّدٍ جِيعًا فَاتْرِينَا
 فَلَمَّا أَنْ أَنُوْنَا لَمْ نُكَالَمُ فَنَكَالُهُمُ أَن يَّمْمِلُونَا ٨ قَتَلْنَا مِنْهُمُ قَتْلَى وَوَلَّكَى شَرِيدُهُمْ شِعَاعًا هَارِبِينَكَ

ه قَبَائِلُ مُنْحَمُ ٱجْتَمَعَتْ وَجَرْمِ قَهَمْدَانِ وَكِنْدَةُ أَجْعِينَا

٩ وَفَاضَتْ مِنْهُمْ فِينَا أَسَارَى لَدَيْنَا مِنْهُمُ مُتَخَشِعينَ ا

ا رُبَّهَا خُيِّرُ ٱلْفَتَى وَهُوَ لِلْخُيْرِ كَارِهُ

Nachträge zu den Stellennachweisen bei Schwarz.1

I. al-Qâlî, Nawâdir (cod. Paris.) 144<sup>b</sup>: V. 21—24, 26, 25, 27—29, 32—36, 46—52, Fragm. xiv, 53. — Buḥt. 348 ff.: V. 21—29, 32—39, 46, 48—50, 52, 53. — al-Ḥuṣrî, Zuhr (am Rande von 'Iqd) in 126 ff.: V. 21—24, 26, 25, 27—29, 32—36, 46, 47, 49—53. — Ma-'âhid 504: V. 21, 28, 34, 22, 46, 50 (dieselben wie in 'Ag. x 167 und Ḥiz. in 259). — Maj. v 253: V. 21—24, 26, 25, 27—29, 32—35, 46, 47, 49—53. — 1: Lis. xv 81. — 14: Lis. xiv 157. — 50: Lis. xiv 360.

II. 4 und 5: <u>H</u>ansâ' 1/12. — 6 und 7: 'Aḍdâd 88. — 15: Lis. vm 34. — (Tâj ıv 203).<sup>3</sup> — 19: <u>H</u>ansâ' 1/11. — 20: Muḥâḍarât 1 365. — 21—23: Hansâ' 1/1.

III. 2: Lis. vi 325. — (Tâj iii 455). — 12: Tâj i 294 (s. v. نب).

IV. 4: Lis. vi 350. — (Tâj m 472).

VI. 1: Ma'âhid 502. — Raudah 272.

VII. 1: Jauh. 11 471. — Lis. xvm 261. — Muḥîṭ 590. — 2 und 3: Bakrî 94. — 2: Yâq. 1 341. — Tâj vi 216 und vm 97.

VIII. al-Ḥafâjî, Šarḥ durrat al-gawwâṣ 176: V. 1—4, 6, 7, Fragm. xvm; (dieselbe Versfolge hat 'Ainî 1 20, wonach die Angabe bei Schwarz, die das Fehlen von V. 5 nicht vermerkt, zu verbessern ist). — 7: Lis. iv 191. — (Tâj n 376.)

IX. al-Qâlî, Nawâdir 143<sup>b</sup> = Cheikho, 'ilm al-'adab 111 187 f.: V. 1—3, Fragm. xII.

XI. 3: Jauh. 1 244. — 6 und 7: Lis. x 119. — 6: al-'Aṣma'î, k. al-'aḍdâd (Cod. Vindob.) 148<sup>b</sup>. — 'Aḍdâd 202. — Tâj v 442 (s. v. ¿•). — 10: Naḍrah al-'igrîḍ (Cod. Vindob.) 15<sup>b</sup>. — 23, 26, 35, 36, 44, 28, 30 — Џâtim (ed. Schulthess) xl 1—5, 7, 8.

 $<sup>^{\</sup>rm 1}$  Die nicht von selbst verständlichen Abkürzungen sind in meinem 'Aus ibn Hajar erklärt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Schwarz zitiert hier nach der kleinen Diwânausgabe vom Jahre 1AAA, trotzdem nach p. 21, Anm. 1 die große Kommentarausgabe Cheikhos maßgebend sein sollte; ich trage hier deren Seitenzahlen nach.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Da Schwarz bei Tâj nach den Seitenzahlen zitiert, so setze ich hier für die bei ihm schon verzeichneten Zitate aus den ersten fünf Bänden die Seitenzahlen des älteren Druckes in Klammern.

XIII. Ma'âhid 502. — aš-Šumunî, Muṣnif п 122. — ad-Dasûqî, Ḥâšiyah п 59. — Muḥ. Bâqir 279. — 2: Howell, *Introd.* хп.

XV. 3: Lis. vii 361. — (Tâj iv 139).

XVI. 2 und 3: Bakrî 539. — 3: Lis. vi 457. — (Tâj ii 531). XVIII. Ma'âhid 503. — 2: 'Aḍdâd 93. — (Tâj i<sup>a</sup> 276.)

XIX. 3: Lis. xix 153.

XX. Ma'âhid 496, al-Fâsî, Takmîl 26²: V. 1—7, 12, 8—11, 13. — 'Iqd II 337: V. 1, 6, 7, 4, 8, 9, 12. — Zuhr (am Rande von 'Iqd) III 125: V. 1, 2, 5, 4, 7, 12, 8—11, 13. — 'Abkâriyûs, Rauḍah 273: V. 1, 2, 4, 8, 9. — al-Jawâlîqî, Šarḥ 'adab al-kâtib (Cod. Vindob.) 176°: V. 1—4, Fragm. xi 2, 13. — al-Buḥturî, Ḥamâsah 101: V. 2—5, 7. — aṣ-Ṣafadî, Šarḥ risâlat Ibn Zaidûn (Cod. Vindob.) 161°: V. 12, 8—11. — 1: Lis. vi 441 und xiv 248 (mit Fragm. xi 1). — Durrah (Тнокв.) 126, (Konstant. 1799) 77. — al-Ḥafâjî, Šarḥ durrah 166. — Šarîšî II 121 (89). — Howell II 724. — Muḥ. Bâqir 218. — 8—11: Šarîšî I 97 (51). — 8 und 9: al-Buḥturî, Ḥamâsah 45. — Cod. Vindob. Glas. 224, 50°. — Muḥ. Bâqir 218. — 8: Maq. 171v. — 10 und 11: al-Buḥturî, Ḥamâsah 98. — 11: Maq. 170.

XXI. 7 und 8: al-Buhturî, Ḥamâsah 299.

### Stellennachweise zu den Fragmenten.

- I. al-Jâḥiz, k. al-ḥaiwân (Cod. Vindob.) 317<sup>a</sup>; id. op. (Cod. Cantabr.) 1 107<sup>b</sup>.
- II. 1—6: Ma'âhid 505. 'Ag. х 168. 2: Lis. п 374. 7: Lis. в 266.
- III. 1—6: Ma'âhid 505. 'Ag. x 168. 1—4: Yâq. ɪv 572. 3 und 4: Yâq. ɪv 816. Bakrî 648. 3: Yâq. ɪn 715. Lis. ɪn 450. Tâj n 110 (s. v. نوع); 236 (s. v. نبع). 7: Lis. ɪx 214. Tâj v 172 (s. v. ضبط).
- IV. 1—3: Yaq. н 634. 1. 2. 5. 6: Bakrî 487. 1 und 5: Yaq. ні 780. 1 und 6: Yaq. ні 608. 2: Yaq. ні 473. 4 und 5: Yaq. ні 662. 5: Taj ні 518 (s. v. نشد). 6: Yaq. ні 398; ні 364. Lis. хі 105. Taj vі 170. 7: Bakrî 702.

V. Ma'âhid 503. — 'Ag. x 166.

VI. Ma'âhid 502. — 'Ag. x 165.

VII. 1—5: Ma'âhid 505. — 'Ag. x 168. — Yâq. ıv 716. — 1: Bakrî 567. — Tâj v 225 (s. v. ميط). — 3: Lis. xı 343. — Tâj vı 317. — 6—8: Ma'âhid 505. — 'Ag. x 165. — Hiz. ııı 255. — Abkâriyûs, Rauḍah 273. — 2: 'Alfâz (cod. Lugd. Bat.) 552. — Lis. x 37. — Tâj v 385 (s. v. شبدع). — 10: Lis. ıx 473. — Tâj v 346 (s. v. جوس). — 11: Tâj ıv 144 (s. v. خوس; 'Aus ibn Ma'n).

VIII. al-Buhturî, Hamâsah 31.

IX. Ma'âhid 503. — 'Ag. x 166. — Naș. 494 ('Aus ibn Ḥajar xıx).

X. Lis. xx 326. — Tâj x 428.

XI. 1: Lis. xıv 248 (voran geht Dîw. xx 1). — 2: Ḥiz. III 506. — al-Jawâlîqî, šarḥ 'adab al-kâtib 176 a (zwischen Dîw. xx 1—4 und 13).

XII. al-Qâlî, Nawâdir 143° = Cheikho, 'ilm al-adab nı 187 (voran gehen Dîw. ıx 1—3).

XIII. 1—3: Yâq. 1 794. — 3: Bakrî 184. — Tâj v 13 (بيض). — 4: Lis. xx 219. — Tâj x 381. — 5 und 6: Yâq. 1v 198. — 6: Yâq. 1 763. — Lis. xvı 208. — Tâj 1x 147. — 7: Yâq. 11 844. — 8 und 9: Bakrî 133. — 8: Yâq. 1 415. — 9: Yâq. 1v 77. — 10: Lis. x 263; xıx 293. — Jauh. 11 518. — Tâj v 525 (s. v. 252); x 244. — Muḥîṭ 1412.

XIV. al-Qâlî, Nawâdir 144 b (zwischen Dîw. 1 52 und 53).

XV. al-'Askarî, Jamharat al-'amtâl (Bombay) 93.

XVI. Ma'âhid 503. — 'Ag. x 166.

XVII. Ma'âhid 505. — 'Ag. x 165. — Ḥiz. 111 255. — 'Abkâriyûs, Rauḍah 273.

XVIII. 'Ainî ı 20 (voran gehen Dîw. viii 1-4, 6, 7) = al Ḥafâjî, Šarḥ durrat al-gawwâş 176.

XIX. 1—3: Yâq. 1 650. — 4—9: 'Ag. xv 77 f. ('Aus ibn Ma'n). XX. Ma'âhid 505.

Bemerkungen und Varianten zum Diwân.

فيه القنا . 1. Note f. l. مِن شَرُف . 11 Note f. l. مِن سَرِفِ. — 11 Note f. l. فيه القنا . 14. كالعَوج وَأَنْمُهُل . 14. خَمَّ عِظَامُعًا . 14. كالعَوج eb.

262 R. Geyer.

was die richtige Lesung ist; auch in Note w. ist dementsprechend zu verbessern. – 15. Das zweite بيئ ist unverständlich سُودٌ قِصَارٌ die Zusammenstellung سُودٌ قِصَارٌ die Zusammenstellung سُودٌ قِصَارٌ findet sich auch v 2. Beide Stellen, in denen die weißen, hochgewachsenen Angehörigen der Edelrasse den kurzgewachsenen, schwarzen (dunkelfarbigen) Vertretern plebejischer Abkunft, bezw. Gesinnung entgegengesetzt werden, sind hochinteressant für die Ethnologie Arabiens in jener alten Zeit — 22. زَفْمي Maj. v 253: رُفْمي أَنْ يَعُرَّ بِهِ — أَنْ يَعُرَّ بِهِ أَنْ يَحُلَّ بِهِ :Hiz. m 259 أَنْ يَحُلَّ الْنَجِ عَلَى اللَّهِ al-Qâlî, Buḥt., Zuhr m 127 الرَّغْم رْفَم : Ma'âhid 504, 'Ag. x 167 زأن يغال له رفم : Ma'âhid 504, 'Ag. x 167 زفم الميان المارفم الميان المارفم الميان المارفم الميان المارفم المارفي الم können nicht bedeuten ,obwohl es niemand لَا يُتَحَاوِلُ غَيْرُةُ gegen ihn geplant', sondern etwa ,er hatte keinen anderen Gedanken, als diesen'; doch dürfte wohl richtiger غُيْرُهُ zu vokalisieren sein, womit dann Schwarz' Übersetzung (p. 16) ungefähr übereinstimmt. — 23. عَلَى فَبُادَرْتُ مِنْهُ Buḥt. وَبَادَرْتْ مِنْهُ ٱلنَّأَى .25 — على القذى al-Qâli قَذَى مَا كَانَ يُمْكِنُهُ ٱلسَّمْمُ :. Zuhr II 127, Maj. أ. c. مَا كَانَ يُمْكِنُهُ ٱلسَّمْمُ .. الثَّأَى Zuhr ın فِي ٱلْمُغَيِّبِ . 27 \_ . حَفِظْتُ به مَا .Buḥt صَبَرْتُ عَلَى مَا .26 127, Maj. l. c.: فِي مُغِيبِي — 28. وُ ٱلْإِثْمُ بِي Ma'âhid 504, Hiz. III 259, عَصْرُهُ - اِجَابَتِي :. Zuhr l. c., Maj. l. c. والظلم 'Ag. x 167 وَيُعْصِنِي . 29 - والظلم 'Ag. x 167 رَعَايَتُهُا كِيرُو: Maj. l. c. عِنْدُهُ عِيرُهُ Buḥt. تَقِقَاءُ Buḥt. عِنْدُهُ : Zuhr l. c., Maj. l. c. بَارْقِي . 33. بَارْقِي . 33. يَأْمُ Buḥt. ظُلُمُ . . رِعَايَتْهَا : Zuhr l. c. in يُشَاكِلُهُ عا- Qâlî: يشاكهها , Zuhr l. c., Maj. l. c.: مُبَارِقٌ in der Escorialhandschrift dürfte یشاکهه stehen (nicht پشاکهه, wie Schwarz liest); so ist auch jedenfalls zu lesen. — 34. ازُنْ عني إِذَا Ma'ahid 504, Hiz. III وَيُهُدهُ صَالِحِي ... فأسعى لكي : Ma'ahid 504, Hiz. III كِيُهُدهُ صَالِحِي ... اِنهَدُم مُصَالِعي :Zuhr l. c., Maj. l. c.; ويهدم التج :167 \_ . ويعقد عنما : Zuhr وَيُغْتُدُّ غُنْمًا . 36 . بِأَنِي Buht لَوَأَنِّي . 35 . . وَأَذْفَعُ Buḥt. وَأَذْفَعُ اللَّهِ عَايَنَهُ اللَّهِ عَايَنَهُ اللَّهِ عَايَنَهُ Buḥt. وَأَذْفَعُ - ؛ dazu die Note ,alterutrum delendum ex var. lect. ; الخَصْم الغَشْم عَادَتُهُ فى لين له :Ma'âhid, Ḥiz. m 259, 'Ag. x 167 فِي لِينِي لَهُ وَتُعَطَّفِي .46 die Lesung der لِتُدَّنِيُهُ ... . وَخَفْضِي ... Maj. l. c.: وتعطّف Handschrift لتذنبه gibt allerdings, wie Brockelmann p. 473 zeigt,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Vokalisation ist nur in Maj.

einen annehmbaren Sinn, und insofern ist Schwarz' Änderung unnötig; al-Qâlî hat jedoch in den Nawâdir tatsächlich die von Schwarz angenommene Lesart, die damit eine starke Stütze gewinnt. — وَ الرَّحْمُ عَلَى اللهُ اللهُ

فِي : اللهِ الْحُوْثُ — . وَمَا : اوْمَا : اوْمَا : اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهِ اللهُ وَلِي اللهِ اللهُ وَاللهِ اللهُ وَاللهِ اللهُ اللهُ

IV. 3. Schwarz' Änderung von فروعه in غُرُوبُهُ halte ich für unnötig; vgl. z. B. غُرُع ٱلْأَذُن bei Lane. — 4. يَكْرِ مَا Tâj nı 472: بعرف إيعالَم مُغيلِ . 13. بُنْدِي مَا richtiger wohl يَتْلَى . 6. يُكْرِ مَا Wenn sich Schwarz nicht überhaupt verlesen hat, so glaube ich als R. Geyer.

nächstliegende Verbesserung عِظَامًا مُخِيلَ ٱلْهَامِ vorschlagen zu sollen: "(Kamele) groß, mit stolzen Häuptern', wozu das folgende غُلْبًا رِقَّابُهَا vortrefflich paßt. Die von Brockelmann vermutete "Größe der Augenhöhle" würde mit der von ihm betonten "Größe und Lebhaftigkeit des Auges" im Widerspruch stehn, da große Augenhöhlen tiefliegende Augen bedingen. — In dem in Note t. zitierten Verse muß die Lesung der Handschrift beibehalten werden (Metrum Ramal! Wâfir mit schließendem مُفَاعِلُتُنَى, wie Schwarz hat, wäre unerhört):

,sie (die Kamelin) gleicht (in Folge der Fleischlosigkeit ihrer Wangen mit ihrem Nasenrücken) vor dem Brauenbogen einem Beil'. — 26. Die von Brockelmann p. 473 f. behauptete Auffälligkeit der Erwähnung der Peitsche hier wie xv 2 kann ich nicht anerkennen. Das Schlagen der Reittiere wird im Gegenteil sehr häufig erwähnt; ich begnüge mich mit den mir im Augenblicke gerade am nächsten liegenden Beispielen aus dem Dîwân von al-'A'šâ: E (Escorial-Handschrift des Dîwâns) 8<sup>b</sup>:

,einer dahinstürmenden Kamelin, welche läuft, wenn die Geißel sie trifft, wie der Wieherer, der Vagant (Wildesel); E 14 \*:

"(die Kamelin) scheut von der rechten Seite in der Hand eine feste, (durch das viele Schlagen) schon mürb gewordene (Geißel); E 164:

,(der Jagdbursche) gebraucht fleißig die Lanze auf seiner (des Rosses) Kruppe, die dem Rücken des Schildes gleicht, um es hin- und herzulenken; 'E 20<sup>a</sup>:

,(eine Roßstute) eilig dahinjagend mit dem Burschen, den sie dahinträgt, je nachdem seine Lanze mitten auf ihre Kruppe schlägt; E 23\*:

,(eine Kamelin) empfindlich für die Geißel, leicht auftretend, wenn die Höhen sich in Spiegeldunst einhüllen (d. i. zur heißen Tageszeit). S. auch Tarafah, Mu'all. 38, 'Alqamah x 3, xiii 16, Imru'ulqais App. ii 4 u. ö. Auch der Vers des Salâmah ibn Jandal (Mufadd. xx 27), auf den sich Brockelmann beruft, ist eigentlich ein Beweis für den Gebrauch des Schlagens, denn es heißt dort: ,es (das Roß) überholt den Gefährten um ein gutes Stück, selbst wenn es nicht geschlagen wird!

- V. 2. Über die eigentliche Bedeutung von سَيَحَوِلُهَا vgl. Goldziher zu al-Ḥuṭai'ah xl 20 und meine Bemerkungen in 'Zwei Gedichte von al-'A'šâ' ı, zu V. 39. Zu السَّودُ القِصَارُ vgl. die Anmerkung oben zu 1 15.
- VI. 1. بذات Maʿâhid 502, Abkâriyûs, Rauḍah 272: بذات الجرائم .— 8. بذات الجرائم في المختفر أو المختفر أو المختفر أو المختفر المعلى إلى المحاللة ال
- VII. 1. أَعَاذِلُ Lane 803 أَعَاذِلُ حَظَّهَا أَعَاذِلُ Yâq. II 684
   und 927: إِنَّتِي الْقَبَائِلُ حَظَّهَا . Yâq. II 927 يَخْمِي . يَاتِي القبائِلُ حَظَّهَا . Yâq. II 927 المُكَادِلُ 3. عَمْمِي . Yâq. II 684, 927, Bakrî 94, Tâj vi 216 und viii 97 المُكَاحِل Yâq. II 684, Bakrî 94: أَكُم . Yâq. I. c. العصيب Yâq. II 684, Bakrî 94: أَكُم . Yâq. I. c. وأَدُم عَنْبُ اللهِ وأبي حبيبة 'Ainî I 20: عَنْبُ أَبِي رَبِيعَة (al-Ḥafâjî l. c.: مِنَ ارْضِ . فلا وأبي حنيفة : 176 كَانَ هَوَى . 2 . عن أرض . . عن أرض . . عن أرض . . عن أرض . . . عن أرض . . . . . .

IX. 3. وَإِنِّى حَقًّا al-Qâlî, Nawâdir 143<sup>b</sup>, Cheikho, 'ilm al-'adab m 187: وَأَعْلُمُ أَبِّى.

إذَا أَجْتَهُعُوا حَضَرْتُ فَجِمْتُ .. 3. تغافل :Bayân r 140 تَعَاقُلَ .2 .. 4. وَذَا أَجْتَهُعُوا حَضَرْتُ فَجِمْتُ .. .. إذا اجتمع القبائل جئت ردفا أمام :Bayân r 141 und n 50 ورَّفًا وَرَاءً Bayân r أَكُّطَبُاء فِيهِمْ . 4 . قصا الخطباء يوما :Bayân n 50 عَصَا ٱلْخُطَبُاء فِيهِمْ . 141 und n 50 . تكفى :تكفى

XI. 6. كَنِّ 'Aḍdâd 202: كَنْ اللهُ فَوْرَى وَفُورِي (Var.): وفَأَوْرِي فَاللهُ فَيْلًا .— 24. مُسُهِّدًا فَعْرَا مِلْ اللهُ اللهُ

XIII. 1. رَجَالًا 'Ag. x 165: أَنَاسًا '. — 2. يُغَثُّرُ Hiz. III 258, Bâqir 279, Howell, Introd. xiii: يَغَثُرُنَ Ma'âhid 502, 'Ag. x 165, Dasûqî II 59, Hiz. l. c., Bâqir l. c., Howell l. c. نُؤارِبُ

XVII. 1. نَخْلَمُا Yâq. 1 157: نَخْلَمُا; vgl. Brockelmann 474, 5. — 2. مُعُقَّل eb.: مُعُقَّل.

كُومًا بَعُلْهًا كَا اللّهِ. Ag. x 166: مَا بَعُلْهًا كَا اللّهِ. Ma'âhid l. c., 'Ag. l. c.: وما شيخها Bakrî 75 und 96: إِنَّ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ الل

. ومَدْفَعُه أَكْنَافُ : Lis. xix 153 وَمَدْفَعُهُ أَكْنَافَ

XX. 1. تَغْذُو Ma'âhid 496, Hiz. III 505 und 507, Ḥam. 502, 'Iqd II 337, Durrah (Konst.) 77, al-Ḥafâjî, Šarḥ durrat al-g. 166, Šarîšî II 121 (89), al-Fâsî 262: تَعْدُو; Zuhr III 125: تَعْدُو. — 2. Der Vers lautet 'Ag. x 164:

dies könnte die ursprüngliche Form des Verses sein, da möglicherweise die im Dîwân rezipierte erst durch Reminiszenz an 'Aus ibn بالصادق : المادق al-Ḥansâ' الدَّائِمُ al-Ḥansâ' المادق الصادق على المادق المَّائِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الم \_ اَلْعَهُدِ \_ الودِّ Zuhr m 125: أَحُنَّ \_ الودِّ Ham. 502, al-Jawalîqî, Sarh 'adab al-kâtib 176°, Raudah 283: أَخُنَّ ; al-Ḥansâ' أَحُكُ 'Ag. vn 136: إِذَا حَالَ دَهُرُ :Buḥt. 101; خصم ; Zuhr m 125, aṣ-Ṣafadî 44 أباراك خصم : Ma'âhid 496 إذا ناب خطب ; Raudah 273 غَرِمْتَ ... . قُرَابِةٍ فأَحبِسُ :Buḥt. 101 عَدَاوَةٍ وَأَحْبِسُ .3 ... . إذا خان خلَّ 'Ainî m 439: عدمت . — 4. وَإِنَّ 'Iqd n 337: إِذَا يَوْمًا بِي aṣ-Ṣafadì 44 أَنِي مُ اليوم اليوم بالي ــ . Hiz. m 506, Zuhr m 125 صَفَعَتُ إلى ـــ اليوم aṣ-Ṣafadì 439, Buht. 101, al-Jawâlîqî l. c., aş-Şafadî l. c., 'Iqd l. c., Ma'âhid 496: \_ أَحْرًا منك Zuhr m 125 إَحْر منك aṣ-Ṣafadì l. c.: مِثْكَ أَحْرُ \_ .يُؤمُّا مُخَاصِرًا :Buht. 101 مُسَاءتِي وَسُخْطِي .5 — أَوْلُ :aṣ-Ṣafadî l. c. مُقَبِلُ بَرْيَبْتِي — أَذَاتِي Ḥam. 503, Ḥiz. m 506, 'Ainî m 439, Ma'âhid 496: ريثتى; Buḥt. l. c.: نيّتى; Zuhr m 125: ربتى — رُتبتى Buḥt. l. c.: \_ .وما صلح ... بجمل : Iqd II 337 لَذُو صَفْع ... مُجْمِلُ .6 . لَكُ مُعْضِلُ 8. أَنْتُ aṣ-Ṣafadì 161ª: كنت Maq. 267: أَنْتُ هَرُخُلُ وَ أَنْتُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ . مزجل :Rauḍah 273 ;سرحل :1qd n 337, Zuhr m 125 ;منجل :Rauḍah 273 - 10. مَاحِبِي Ḥam. 503, Buḥt. 98, Ḥiz. 111 506, 'Ainî 111 439, Maَ مُنَاحِبُ عَالَمُ عَالَمُ اللهِ عَلَيْتِي كَانَ يَفْعِلُ اللهِ اللهِ

AXI. 6. خَبْلِي Brockelmanns Verbesserungsvorschlag (474) غَيْلِي halte ich für unnötig; der Vers gibt auch so einen guten Sinn: 'Ich habe mich über Leute gewundert, die den Untergang gewünscht haben ohne Blutrache, die (zu nehmen und dadurch der einzige entschuldigende Grund dafür) gewesen wäre; aber meine List hat sie herumgekriegt (d. h. ich habe sie durch List daran verhindert und so gerettet).' — 7. التُحَالُ Buht. 299: تُنْسِي ٱلْأَمَالُ Buht. 299: وَيُصْبِحُ فَادِي اللهُ ال

Bemerkungen und Varianten zu den Fragmenten.

I. 2. العين Ma'âhid: بتاتى Ag., Lis. II 374: وَإِنَّ Ag., كُنْ تُوَّاتِي Ag., weil sie sich in mich nicht schicken wollte? (Schwarz p. 19); übersetze: "es war kein Auskommen mit ihr." — 4. وَحَلْتَ 'Ag. وَحَلْتَ 'Ag. اللَّقِ — دانية 'Ag. أَلْبَنْةُ Ag. أَلْبَنْةُ Ag. أَلْبَنْةُ Ag. أَلْبَنْةُ Ag. أَلْقِيلِي Ag. العودي Ag. العيدي — 5. أَلْعِيدي — أَنف Ag. شَخَاتِ — العودي Ag. العيدي — أَنف Ag. سحات . Die Schwierigkeiten dieses Verses, die für Schwarz unüberwindlich waren, da er keine andere Vorlage hatte, als 'Ag., sind durch die von den Ma'âhid überlieferte Gestalt zum größten Teile beseitigt; was unter den "'îditischen' Kamelen zu verstehen ist, hat van Vloten WZKM. vii 239 u. in anderem Zusammenhange erörtert.

Über die Etymologie dieses Namens vgl. Lane s. عود und das Scholion zu Hud. 272, 35 in ZDMG. xxxix 471, 1. Der Vers ist also zu übersetzen: "Doch laß sie, oder such sie zu erreichen auf einer Stute stark von Brust von den "iditischen Kamelen unter schlanken Dromedaren."

- بالمعير :Ag. x 168 بِأَلْمُعَبَّر رُبُعًا :Yâq. ıv 572 رُبُعًا .Ag. x 168 رُبُعًا Ag. l. c.: قرناه: — Schwarz' Übersetzung der zweiten Vershälfte beruht auf einer mißverständlichen Auffassung der Wortes : قَرَّتُكُ die zwei miteinander wechselnden kalten Winde, meistens Ost- und Nordwind, auf der Wohnungsspur sind ein ständiges Requisit im Nasîb der Qaşîden; vgl. meine Anmerkung in "Zwei Gedichte von al-'A'šâ' 1, zu V. 2. — 2. مَنْيُو خَصْرُمِيَّةً — أريت عليها 'Ag. l. c.: أَرُبَّتُ عَلَيْهِ , Yâq. '. Ag. l. e.: ٱلْمُصَالِحُا — قد كان :Maʿahid 505 كَأَنَّ — .رادةٌ حضرمِيَّةُ المضالح: Ma'âhid l. c.: المصالح . — Schwarz' Übersetzung verbindet unrichtiger Weise قَرَّتَاهُ mit قَرَّتَاهُ und faßt أُرْبَّتُ u. s. w. als eine Erklärung dazu. Die "wilden Tiere", die in der Wetterwolke zu "heulen" scheinen, sollen wohl das المضابحا der 'Ag. wiedergeben. Ich glaube aber dieses Wort eher für den Plural von مُضَيُوحَةُ Feuerstein' halten zu sollen; der Blitz in der Wolke wird mit dem Aufleuchten des Funkens in dem geschlagenen Steine verglichen. Indessen schien mir die Lesart in Yâq. auch in diesem Falle (vgl. Schwarz p. 19, Anm. 1) die vorzüglichere zu sein. Die beiden Verse sind also folgendermaßen zu übersetzen:
- 1. ,Den Halteplatz in al-Mu'abbir erkenne ich wohl, da er sich deutlich abhebt; den ganzen Tag wechseln die daselbst vorherrschenden zwei kalten (Winde) mit einander ab;
- 2. Darüber weilt beständig ein ḥaḍramautischer Wechselwind und ein donnerndes (Gewölk), in dem gleichsam Fackeln lodern. '— قَعُوزُ الْعُذَيْبِ 'Ag. x 168, Lis. III 450, Tâj II 236 (فَعُوزُ الْعُذَيْبِ); Yâq. IV 816, Bakrî 648: فَعُوزُ الْعُذَيْبِ 'Yâq. III 715: فَجُوزُ الْعُذَيْبِ 'Ag. IV 572: فَجُوزُ الْعُذَيْبِ 'Ag. l. c.: فَجُوزُ الْعُذَيْبِ 'Ag. l. c.: فالنوائجا : (نوج) 'Ag. l. c.: الشامتين 572: الشاميين فباتت . الشامتين 'Ag. l. c.; الشاميين 'Ag. l. c.; الشامتين 'Yâq. IV 572: الشاميين آلجارياتِ 'Ag. I. c., Yâq. IV 572: الشامتين ألجارياتِ 'Ag. x 168: تتبعين الحادثات : dag. x 168: تتبعين الحادثات ; letztere Lesart dürfte wohl eine Abschwächung oder besser Verhüllung für jenen

an heidnischen Aberglauben gemahnenden ursprünglichen Ausdruck sein.

IV. 2. خَرْجُهَا ware vielleicht besser zu lesen: خَرْجُهَا ؟ كَوْجُهَا ؟ آلْغُلَّانِ . 473 فَطُلُولُهَا كَلْ Yâq. n 634, ıv 473: فَطُلُولُهَا كَلْ Yâq. n 634, ıv 473: فَظُرَّنِ . — . وطلوعُها كَلْقَ عَلَى الْفُلَانِ عَنْشِد بَالْفُلَانِ عَنْشِد بَالْفُلِي عَنْشِد بَالْفُلْنِ عَنْلِي عَنْشِد بَالْفُلْنِ عَنْهُ وَلَا بَالْفُلْنِ عَنْشِد بَالْفُلْنِ عَنْهُ بَالْفُلْنِ عَنْهُ بَالْفُلْنِ عَنْهُ وَلَالْمُ بَالْفُلْنِ عَنْلِيْنِ عَنْهُ وَلَائِهُ بَالْفُلْنِ عَنْهُ بَالْمُ لَلْنِ عَنْهُ لَالْمُ لَلْنَانِ عَنْهُ لَالْمُ لَالْمُلْنِ عَنْهُ لِلْنِ عَنْهُ لِلْنَانِ عَنْهُ لَالْمُ لَلْنَانِ عَنْهُ لَالْمُ لَالْمُلْلِينِ عَنْهُ لِلْمُلْلِقِيْكُ لَالْمُلْلِلْنِ عَلَالِكُ لَالْمُلْلِيْكُ لِلْمُلْلِلْنِ لَالْمُلْلِكُ لِلْمُلْلِلْلُولِ لَلْلِلْمُ لَالْمُلْلِلْلِلْمُ لِلْلِلْمُ لِلْلِلْمُ لِلْلِلْمُ لِلْلِلْمُ لِلْلْمُ لِلْمُلْلِلْمُ لِلْلِلْمُ لِلْلِلْمُ لِلْمُؤْمِنِ لِلْمُلْلِلْمُ لِلْلِلْمُ لِلْلِلْمُ لِلْلِلْمُ لِلْلِلْمُ لِلْلِلْمُ لِلْلِلْمُ لِلْلِلْمُ لِلْلِلْمُ لِلْلِلْمُلْلِلْمُ لِلْلِلْمُ لِلْلِلْمُ لِلْلِلْمُ لِلْلِلْمُ لِلْلِلْمُ لِلْلِلْمُ لِلْلِلْمِ لِلْلِلْمُ لَ

V. 2. كَالِسِينَ 'Ag. x 166: حابسين - 5. ثَقْرِبُنْ 'Ag. l. c.: تقربا 'Ag. l. c.: وأبشرى - 6. وأبشرى 'Ag. l. c.: وأبشرى

VI. 1. ثُور : Ma'âhid 502 ثُور .

غَصَر . 4g. 1. 6. مرانع (ميط) Tâj v 225 (مَرابع 'Ag. x 168 مَرَابِعُ 'Ag. x 168. مَوَابِعُ 'Ag. l. c.: كَعْقِوْضُ جَازِعُ .. .عسا : Yâq. rv 716 ; عسى : 'Ag. l. c.: 'Ag. l. c.: 'غقا — نعقوض جارع 'Ag. l. c.: بعقوض جارع 'Ag. l. c.: بنبا شَرُعنَا — . نَبَا شَرُونَ : Yâq. l. c.: بنبا شَرُونَ : Yâq. l. c.: بنبا شَرُونَ : Yâq. l. c.: 'بَا شَرُونَ : Yâq. l. c.: 'بَا شَرُونَ : Yâq. l. c.: 'بَا شَرُونَ : Ag. k. c. كيلي 'Ag. x 165, Hiz. ru 255, Rauḍah 273 تُوبِّي — . كليلي 'Ag. x 165, Hiz. ru 255, Rauḍah 273 تُوبِّي — . يمتِّ : Ag. x 37, Tâj v 385 (شبدع) £ Lis. x 37, Tâj v 385 (شبدع) £ Lis. x 37, Tâj v 385 (خوس) باخوس : (vgl. Dîw. xv 3).

بُنَاةُ Nas. 494 بَنَاتُ Nas. 494

XIII. 4. تُغَاوِلُهُ Tâj x 381: سياوله . - 6. وَعَاوِلُهُ Yâq. 1 763, Lis. xvi وَارِعُ لَيِّنُ . 9. بالقريتين . 77: بالقريتين . 4. بالقريتين . 73: يَأْلُغُرُنْتَيْنِ . 9. فَبُوْنِ . 263, Tâj v 525 لَيِّنُ وَادِعُ (ودعٍ) . لَيِّنُ وَادِعُ (ودعٍ) . - يَقَاتُهُ . . . لَيْنُ وَادِعُ (ودعٍ)

لِمَا نَهُكُتُهُ .Ag. x 165 حَتَّى نَهُكُتُهُ .XVII. 1

XIX. 3. stimmt fast wörtlich überein mit 'Amr ibn Kultûm Mu'all. 81.

Nachwort. Einen Teil der Varianten aus der Ḥamâsah al-Buḥturîs hat auch de Goeje in seiner inzwischen erschienenen Besprechung DLZ. xxiv 1957 ff. mitgeteilt. Die Verse 39—45 der Qaṣidah i fehlen nicht nur bei Buḥt., sondern auch Nawâdir, 'Ag., Maʿahid, Ḥiz., Zuhr, was die von de Goeje ausgesprochene Vermutung, die Stelle gehöre überhaupt nicht an den ihr im Dîwân angewiesenen Platz, sehr wahrscheinlich macht.

### Die altägyptische Bezeichnung der Trogodyten bei den Klassikern.

Von

#### W. Max Müller.

Soviel ich weiß, sind die Gelehrten bisher noch nicht auf die für Ägyptologen wie Afrikanisten gleich wichtige Erklärung eines bei klassischen Schriftstellern erwähnten Volksnamens aufmerksam geworden.

Plin. 6, 29, 33 (Sillig 167) (am Weg vom Casius Mons nach Heroonpolis) adcolunt Arabes Autei; ebenso wohnen am Weg von Berenice nach Coptos (oder um Berenice selbst?) Arabes Autei et Zebadei (Var. G(n)ebadei), dann kommt die Trogodytice. [Andere Autei, Kap. 32, in Arabien, gehören natürlich nicht hierher.] Die Aut(a)ei bewohnen also die ganze Wüste östlich von Ägypten.

Ptol. 4, 5, schließt die Beschreibung des Ostufers Oberägyptens mit Syene 'dann (kommt) der Dodekaschoinos, im Osten von dem die Adaioi genannten Araber sind' ἦς ἀπὰ ἀνατολών εἰσιν Ἄραβες καλούμενοι αλοαῖοι (Var. Διδαῖοι, ἀδδαῖοι). Diese entsprechen sachlich den Aut(a)ei bei Plinius.

Daß in allen diesen Stellen 'Araber' nicht die semitische Bedeutung hat, setze ich als bekannt voraus. Es heißt zunächst einfach: Nomaden, Hirtenstämme. Vgl. ganz analog Plin. 6, 29: Juba tradit accolas Nili a Syene non Aethiopum populos sed Arabum esse usque Meroën. D. h. diese Jubastelle trennt zwischen den ansäßigen, Ackerbau treibenden 'Äthiopen' und einer Nomadenbevölkerung, also

den heutigen Nuba und den von Syene bis Meroë, oder, um einen modernen Begriff einzusetzen, bis Chartûm, auf dem Ostufer streifenden Bischârîn. Will man aber auch eine ethnologische Unterscheidung finden, so ist es die zwischen den negerähnlichen Nuba und den hamitischen, also den Arabern einigermaßen ähnlichen, Wüstenstämmen. Genau so bei Ptolemäus. Also ganz wie heute: bei Aswan-Syene stießen nicht nur Ägypter und Nuba zusammen, sondern auch die Bischârîn haben und hatten dort ihre uralte Niederlassung, um Vieh, Jagdbeute etc. nach Ägypten zu verhandeln. Ihre Zeltniederlassungen zogen sich nach Ptolemäus den ganzen Katarakt entlang, von Aswân bis Schellâl-Philae, würde man jetzt sagen, obwohl das Hauptlager, wohl damals wie heute, vor den Toren der festen Grenzstadt Syene lag. Das heutige Bischârînlager hat sich zusammen mit dem alten Aswân etwas verschoben. Aber sonst sind die Verhältnisse stabil geblieben; der heutige, dem Touristen in seinem jämmerlichen Zeltlager südöstlich von Aswân, Gazellenhörner etc. verhandelnde und Bakschîsch abnehmende Bischâri ist in jeder Beziehung der Nachkomme der Adaei, wie sie Ptolemäus beschreibt.

Nun zum Namen. Er ist anscheinend synonym mit Ichthyophagen, der älteren Bezeichnung bei den Griechen und Trogodyten oder (weniger richtig!) Troglodyten, welch letzterer Name mehr für die in den Bergen der Ostwüste über Syene hinausstreifenden Banden desselben Volkes gebraucht wird, die den jetzigen Ababde entsprechen. Diese nennt Plinius oben Autei, was natürlich dasselbe wie Adaei ist; daß die Ababde einst bis Suez und darüber hinaus streiften, weiß noch die arabische Überlieferung. Nationale Namen für dasselbe Volk scheinen in "Blem(m)yer und Megabarer" vorzuliegen; der letztere bezeichnet wohl nur einen besonderen Stamm¹ des großen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Wer sich mit den Lautübergängen der hamitischen Sprachen beschäftigt hat, kann den Verdacht nicht unterdrücken, daß Megabarer und Ble(h!)myer (koptisch oberägyptisch Belehmu!) nur verschiedene Wiedergaben desselben Wortes sind. Doch vergleiche man eine sehr ansprechende Vermutung Reinisch's, Bedauge-Wörterbuch, S. 47, wonach das noch heute im Bedauge gebrauchte bálami, Wüstenbewohner, Beduine' auf die arabische Wurzel zurückgeht und daraus, Blemmyer' abgeleitet ist. Dann würde der Name Megabari freilich eher davon zu trennen sein.

Volkes. Blemmyer oder ähnlich werden sich die Leute selbst genannt haben. Ich halte es für sicher, daß die Butostele (Z. 6) das Nomadenvolk mit bezeichnen will, was man Bal-mou, Mar-mu oder ähnlich gelesen haben könnte, jedenfalls ohne Wiedergabe des h (vgl. auch die verstümmelt aussehende, unterägyptischkoptische Aussprache Balnemmôui). Ob aber darin mehr als eine Angleichung an einen alten (bei Ḥaʿtšepsut, Dḥutmose III etc. vorliegenden) nubischen Namen vorliegt, oder ob ein wirkliches Entsprechen (?) des Namens jener (allerdings auch hamitischen!) Völkerschaft anzunehmen ist, kann ich hier nicht weiter untersuchen.

Autaei-Adaei kann ein Spezialname eines Stammes sein (dagegen spricht aber Plinius), oder aber eine rein ägyptische Bezeichnung des ganzen Volkes, parallel jener, offenbar aus der (z. B. von Plutarch erwähnten) "Troglodytensprache" entnommenen Benennung Ble(h)myer, Blemmyer. Die letztere Annahme ist offenbar die richtige.

Betrachten wir den Namen als ägyptisch, so ist vor allem bei Ptolemäus festzuhalten, daß in griechischen Wiedergaben ägyptischer Wörter d immer nur nach einem n (assimiliert oder ausgesprochen) vorkommt. Die Urform des spätägyptischen Wortes mußte also \*Antaei sein. Die Form Autei bei Plinius scheint tatsächlich noch so lauten zu sollen. Assimilation und Verschwinden eines n vor t ist einer der gewöhnlichsten Vorgänge im Koptischen, vgl. das Relativ et für altes (e)nty. Ob bei Ptolemäus Spuren des n irgendwie in den Varianten vorliegen, können wir dahingestellt sein lassen; Plinius genügt dafür.

In \*Antaei haben wir nun aber die genaue Wiedergabe des uralten Trog(l)odytennamens bei den alten Ägyptern. Über diesen

Für entstellt halte ich die Angabe Plinius 6, 30, 35 (Sillig 189): dein contra Meroen Megabarri, quos aliqui Adiabaros nominavere, oppidum habent Apollinis. Danach wäre das Stammesgebiet der Megabarri im äußersten Süden, im heutigen Etbai, zu suchen. Aber daneben steht eine deutliche Angabe, daß die von Edfu über Redêsijeh führende Wüstenstraße damals wie heute eine starke Ansiedlung der Wüstenstämme bei Edfu-Apollinopolis veranlaßte, und bringt die Megabarri wieder mit dieser zusammen, so daß sie auch ganz im Norden gewohnt hätten. Das kann nicht richtig überliefert oder von Plinius ausgeschrieben sein.

kann ich hier nicht erschöpfend handeln. Die älteste Schreibung ist immer stark abkürzend. Die alte religiöse Zeremonie des Schlagens der Trog(l)odyten' ( der Palermostein, 1, c, kaum einen Feldzug gegen die Barbaren. Das weist wohl auf die bittere Feindschaft zwischen den ackerbauenden Ägyptern und dem räuberischen Wüstengesindel hin. Ob die Verwendung von zwei (oder vier?) Totenopfer, Mém. Miss. Franç. v, 452, in altertümlichen, wohl in der 18. Dynastie nicht mehr verstandenen, Bildern hierher gehört, weiß ich nicht. Da der Ausdruck (wenigstens im neuen Reich) auf die Nubier im allgemeinen angewendet wird, vermute ich, es sind auch dort einfach nubische Sklaven, Neger, als die billigsten Sklaven gemeint, nicht gerade Trogodyten. Noch ältere Stellen sind die für das abgeleitete Wort ,Trogodytenbogen', das als 🏚 schon Pyr. N. 494 vorkommt und so oft später. Eine Anzahl alter Stellen habe ich auch Asien und Europa, S. 22, gesammelt, für das Volk wie für das abgeleitete Wort. Als sehr seltsam merke ich die Orthographie Pap. Kahun 1, 5; 3, 7 an, als ob man für den Völkernamen die Nisbe' nicht von dem Singular ("Felskegel, spitzer Berg'?), sondern von dessen Plural gebildet habe. Die Pluralendung -tyw schreibt man erst im neuen Reich aus. Für die Aussprache haben die Konsonanten \*\[ \begin{array}{c} \cdot nty \text{ oder (nach dem anderen Doppelwert des } \end{array}\) ynty. Edfu 125 liefert freilich die Allitteration mit ptpt; aber das beweist nur, daß man das alte Wort, Trogodytenbogen' nicht mehr ganz verstand und etymologisch mit alt pzt, pdt, pide(t), kopt. wite "Bogen" zusammenbrachte. Das p, welches man dem Wort ,Trogodyte(n)' so irrig vorsetzt, stammt wohl zusammen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. die Monographie von J. CAPART, La fête de frapper les Anou, in der freilich manches nicht hierher Gehörige steht.

aus dem Singularartikel und der falschen Etymologie. Wahrscheinlich verrät sich hier auch die Assimilation des n an das folgende t. Einigermaßen macht schon diese Stelle die Auffassung des zweideutigen Anfangsbuchstabens 0 als  $\mathbf{x}$ , nicht als y, wahrscheinlich. Indessen ist das problematisch, so daß die klassische Wiedergabe Adzīdu und Autei-\*Ant(a)ei eine nicht unwichtige Entscheidung dieser Frage liefert. Die spätägyptische Aussprache war also Ante, (älter Antey) und nachlässiger daneben Ate. Dazu stimmen die anderen Überlieferungen.

Dadurch ergibt sich, scheint es, noch ein weiteres Resultat, nämlich eine gewisse Erklärung der Gründe, nach denen die Griechen den Riesen Antaeus in dem Gott der oberägyptischen Stadt Antaeopolis wiederfinden wollten. Golenischeff hat AZ. 20, 1882, 145 und 32, 1894, 1, mehrere Abbildungen des Lokalgottes von Antaeopolis nachgewiesen. Dieselben lehren uns, daß der Gott in mehr oder weniger unägyptischer Kriegstracht dargestellt wurde; teilweise ist dieselbe schon ganz die eines spätrömischen Soldaten geworden. Dazu hat "Antaeus" aber eine (ÄZ. 1894 sehr seltsam entstellte) Federkrone; der ältere Typus des Kopfschmuckes weist dagegen auf zwei emporstehende Straußenfedern im Haar. Dadurch kommen wir auf den richtigen Weg. Eine oder mehrere Straußenfedern tragen im Altertum alle barbarischen Afrikaner, die Libyer wie die östlichen Wilden, die Roten wie die Schwarzen; daher auch die ägyptischen Soldaten, die ja immer Barbarentracht nachahmten, wie ich Asien und Europa, S. 3, gezeigt habe. Diese Tracht ist bis auf den heutigen Tag bei manchen Ostafrikanern erhalten: eine Etraußfeder wird ins Haar gesteckt für jeden erschlagenen Feind. Vgl. Schleicher. Somalitexte, 9, 1; Reinisch, Somaliwörterbuch 246b über diese Sitte der Ejssa-Somali. Der oberägyptische "Antaeus" wird also als Soldat, Jäger, oder (was auf dasselbe hinausläuft) Wüstennomade dargestellt. Daß er als ein Wüstenbewohner galt, bestätigen die ständige Dar-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Speziell für die Trogodyten vgl. NAVILLE, Festival Hall, pl. 9 und 15 über die zwei Straußfedern der (sonst teilweise sehr seltsam abgebildeten) Häuptlinge der Trogodyten.

stellung seiner Gazellenjagd und die von Golenischeff in der Wüste gefundenen Anbetungsinschriften. Er ist also ein Trogodyte, ein Ante(y). An diese Auffassung und den Gleichklang mit Antaeus scheint sich die Gleichstellung bei den Griechen anzulehnen; daß der alte Antaeusmythus ursprünglich mit Oberägypten nichts zu tun hatte, weiß ich wohl.

Das mag dahingestellt bleiben. Ich lege Gewicht nur auf die gewonnene Aussprache des altägyptischen Trogodytennamens, auf die, aus den Pliniusstellen sich ergebenden Beweise, daß die Trogodyten in der Griechenzeit noch bis über Suez, ja bis über das moderne Wady Tûmîlât streiften,¹ vor allem aber darauf, daß die modernen ethnologischen Verhältnisse am ersten Katarakt genau so unverändert in alter Zeit uns entgegentreten, wie z. B. die obere Sprachgrenze des Nuba bei Eratosthenes, über die ich in WZKM. vor ein paar Jahren gehandelt habe.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ich darf daran erinnern, daß die trogodytischen Wörter für "Krokodil" und "Elephant" uns gerade im Wady Tûmilât inschriftlich entgegentreten, so daß wir dieses als stark von den hamitischen Wüstenstämmen beeinflußt annehmen müssen.

### Gibt es eine Wurzel בבל im Assyrischen?

Von

#### A. Ungnad.

Neben einer Wurzel ובל pflegen alle Assyriologen, sofern sie sich hierüber geäußert haben, eine Wurzel בבל anzusetzen. Schon die Form der Wurzel muß jedoch Bedenken erregen; diese werden aber noch dadurch gesteigert, daß die Wurzel בבל nur in wenigen, ganz bestimmten Formen sich belegen läßt. Daher sieht man sich nicht ohne Grund zu der Frage genötigt: existiert eine so singulär gebildete Wurzel überhaupt im Semitischen, speziell im Babyl.-Assyrischen? Diese Frage ist nun ganz entschieden zu verneinen, wie eine genaue Vergleichung der von der bisher angenommenen Wurzel בבל belegten Formen mit den von der Wurzel בכל kommenden zur Genüge ergibt.

Im Grundstamm findet sich das Präteritum ûbil, sowie das aus diesem abgeleitete Präsens ubbal, — über diese Bildung des Präsens siehe unsere späteren Ausführungen — ferner der Imperativ bil, der ganz wie die hebräischen Imperative אָר , בַּשֶּׁ ע. s. w. gebildet ist. Alle diese Formen kommen von einer Wurzel בו, nirgends jedoch, nicht einmal in einem Vokabular, finden wir einen Infinitiv \*abâlu und ein Partizip \*âbilu. Von der angeblichen Wurzel בב hingegen finden wir einen Infinitiv babâlu und ein Partizip bâbilu, merkwürdigerweise aber keine Form, die mit einiger Sicherheit als Präteritum, Präsens oder Imperativ dieser Wurzel erklärt werden könnte.

Ein Intensivstamm wird nur von der Wurzel 522 gebildet, nämlich u-ba-ba-lu; vgl. Bezold, Oriental Diplomacy 3, 30. (London 1882), dagegen gibt es von dieser Wurzel kein Kausativum; wohl aber ist ein solches von der Wurzel 521 zahlreiche Male belegt: Prät. uśâbil, uśêbil; Infin. Perm. śâbulu, Impv. šêbil.

Wenden wir uns zu den t-Stämmen! Hier sind nur Formen von der Wurzel 521 zu finden, nämlich die Stämme

t, : ittabil und ittubil;

tn,: ittanabal; vgl. at-ta-nab-bal-šu-nu-ši VR. 63, 22a;

 $t_2$ : uttebil;

 $tn_2$ : uttanabal; vgl. u. a. u-ut-ta-na-ab-bal-ni Tell-el-Am. L. <sup>35</sup> Z. 28;

št<sub>1</sub>: uštâbil und uštêbil, daneben nach bekannten Lautregeln: ultêbil und usêbil (geschrieben z. B. u-si-bi-la K. 679, s).

Im n-Stamm finden wir nirgends Formen wie \*i'abil (vgl. i'alid von ילד,), wohl aber wiederholt — namentlich auch in den Gesetzen Hammurabis — die entsprechenden Formen von יבבל ib-babil u. s. w.

An nominalen Bildungen, die zweifellos mit dem Verbum 'tragen' in Zusammenhang stehen, finden wir:

- a) von عدد:
  - 1. bablu,
  - $2. \ biblu,$
  - 3. bibiltu;
- נבל von ובל:
  - 1. têbiltu aus \*tâbiltu,
  - 2. šûbiltu, d. i. das Femininum des Infinitivs šûbulu,
  - ש. biltu, eine Form, wie die hebr. Infinitive קרת aus \*lidtu; aus \*ridtu u. a.

Uberblicken wir das Material, so ergibt sich, daß die Formen, die von 522 abgeleitet zu werden pflegen, nur infolge eines Lautwandels eine derartige Gestalt angenommen haben, tatsächlich aber von der Wurzel 521 abgeleitet werden müssen: w ging nämlich im Silbenanlaut, sofern die folgende Silbe mit b begann, in b

über. Leider fehlt es infolge der Seltenheit der Radikalfolge 1+2 an anderen sicheren Beispielen für diesen Lautwandel; denn etymologisch unsichere Wörter wie babaru = kištu geben nur einen höchst unsicheren Anhalt.

Durch dieses Lautgesetz wird auch die ganz sekundäre Bildungsweise des Präsens der Verba primae; des Bab.-Ass. erwiesen. Das lautgesetzlich regelmäßige Präsens zu ûbil wäre \*ibab(b)al aus \*iwab(b)al gewesen; statt dessen finden wir ubbal, ebenso wie ullad u. a. Maßgebend für diese Formation waren wohl die Verba primae gutt. wie amâru u. a. Von amâru lautete das Präteritum regelrecht êmur (auch îmur) aus \*jamur, während das Präsens immar eine Form \*jaam(m)ar voraussetzt. Diese wurde zunächst, da ja im Bab.-Ass. zu i wird — vgl. išaru — hebr. y aus \*jašaru — zunächst zu i'ammar. Später schwand der Kehlkopfverschlußlaut ('); so entstand die Form iammar oder jammar, die nun wiederum zu immar werden mußte.² Auf Grund des Verhältnisses von êmur zu immar bildete man nun auch aus einem Präteritum ûbil ein Präsens ubbal, desgleichen ullad aus ûlid u. a.

Für die Beurteilung der Wurzel te kommen demnach vor allem folgende drei Lautgesetze in Betracht:

- 1. im Silbenanlaut geht w durch den Einfluß des folgenden b in b über; danach erklären sich die Formen: babûlu aus \*wabûlu, bâbilu aus \*wâbilu, ubabbal aus \*uwabbal, ibbabil aus \*inbabil und dieses aus \*inwabil, ferner die Nomina bablu aus \*wablu, biblu aus \*wiblu und bibiltu aus \*wibiltu;
- 2. im Silbenanlaut wird w wie im Arabischen einem folgenden t assimiliert; so in ittabil aus \*iwtabil, ittanabal aus \*iwtanabal, uttebil aus \*uwtebil und uttanabal aus uwtanabal;

 $<sup>^{\</sup>mathbf{1}}$  Wie die Qualität der Laute w und b zur Zeit des Lautüberganges war, dürfte sich kaum mehr sicher ermitteln lassen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Lautlich ganz entsprechend ist die Entwicklung der Genitivendung -ov im Griechischen. Aus ursprünglichem \*-oojo wurde zunächst -oto (Homer), hieraus das nicht belegte \*-ojo, daraus endlich -oo, das bei Homer für fälschliches -oov zu restituieren ist; vgl. Ahrens, Rhein. Museum II, S. 161. Hieraus entstand dann das attische -ov.

sprünglichem \*tawbiltu.

3. gewöhnlich wird w im Silbenschluß vokalisch und verschmilzt mit dem vorhergehenden Vokal; so in  $\hat{u}bil$ , das wohl aus \*jawbil entstand, in  $u\hat{s}\hat{a}bil$  ( $u\hat{s}\hat{e}bil$ ) aus ursprünglichem \* $u\hat{s}awbil$ , in  $u\hat{s}t\hat{a}bil$  u. s. w. aus \* $u\hat{s}tawbil$ ; ferner  $u\hat{s}\hat{a}bultu$  aus \* $u\hat{s}tawbultu$ ,  $u\hat{s}t\hat{a}bil$  aus ursprünglichem \* $u\hat{s}awbultu$  \* $u\hat{s}awbu$ 

Zum Schluß wollen wir noch darauf hinweisen, daß die mit اعتار verwandte Wurzel احتار eine sekundäre Bildung vom t-Stamm der Wurzel انتار ist (eig. 'für sich nehmen', dann 'wegnehmen'); solche sekundären Bildungen sind ja auch aus anderen semitischen Sprachen bekannt; vgl. arab. تقى von einer Wurzel تقى die aus dem t-Stamme وقى der Wurzel وقى gebildet ist.

#### Anzeigen.

S. Svcz, Ursprung und Wiedergabe der biblischen Eigennamen im Koran, von Dr. —. Frankfurt a. M. 1903, 8° (64 Seiten) 2 Mk.

Der große Einfluß, den die jüdische und christliche Umgebung auf die Bildung und Entwicklung der arabischen Nationalreligion, des Islâms genommen haben, erhellt deutlich aus der Fülle fremder Wörter, die in der Stiftungsurkunde des neuen Glaubens, dem Kor'an, den Beduinen zum Teil ganz neue Begriffe einführen und bezeichnen sollen, Fremdwörter, zu denen sich eine stattliche Anzahl entlehnter Eigennamen gesellt. Diese letzteren übersichtlich zu ordnen, ihrer Etymologie in der Ursprache nachzugehn und die lautlichen Veränderungen zu beleuchten, die sie auf dem Wege über das griechischsyrische Medium in das neue arabische Sprachgewand erlitten, macht sich die oben beschriebene Dissertationsschrift zur Aufgabe.

Das Hauptgewicht legt der Verfasser auf die Prüfung und Besprechung der biblischen Etymologien, wo solche vorhanden sind; dem entspricht seine Einteilung in "Personennamen mit biblischer Motivierung" in (p. 17 ff.) und in "Personennamen ohne biblische Motivierung" iv (p. 32 ff.). Bei jenen liegt die etymologische Deutung zum Teil offen, zum Teil ist sie aber nicht mehr sicher zu ermitteln und durch nachträgliche Mythen verdunkelt.

Es seien mir im folgenden einige Bemerkungen zu den sprachvergleichenden und lautphysiologischen Ausführungen des Verfassers gestattet; ich betrachte dabei zunüchst die vokalischen Laute und 282 S. Sycz.

ihre Veränderungen, dann den Konsonantenbestand der entlehnten Namen.

Wenn es im Vorwort (p. 5) heißt: Allerdings bildete bei dem reichhaltigen und fein differenzierten Konsonantensystem der Araber das Gehör¹ einen ziemlich genügenden Ersatz für die Schrift;² schlimmer ist es um das beschränkte arabische Vokalsystem bestellt, so wird das letztere hier unrichtig beurteilt; denn dem ganzen Zusammenhange nach will der Verfasser doch nur den lautphysiologischen Vokalbestand der arabischen Sprache im Gegensatz zu ihrem Konsonantenreichtum treffen und der Armut zeihen, nicht etwa seine schriftliche Fixierung mangelhaft finden; gerade das Umgekehrte ist aber wahr; es wäre unrichtig, daraus, daß die arabische Schrift bloß '- kennt, schließen zu wollen, daß die Araber bloß drei Vokale: a, i, u hören und sprechen konnten.3 Mit Fatha, Kesra, Damma wurde zweifelsohne mehr bezeichnet, denn jene drei Vokallaute. Auch das hebräische, tiberiensische Vokalisationssystem, das weit durchgebildeter ist, denn das arabische, unterscheidet nicht immer Quantitäten und von der Qualität oft die Nuancen nicht;4 aber hier wie überall gibt das Schriftbild nur ungenau das Lautbild wieder.

Die 'inkorrekte' Wiedergabe von מֶּבֶאל für מְּבָאל für מְּבָאל für מְּבָאל für מִּבְאל für מִּבְאל für מִּבְאל für מִּבְּאל für מִּבְּאל für מִּבְּאל für ich auf Vokalverschlingung zurückführen; ē ging trotz des trennenden bei der Wiedergabe im Arabischen im ā auf, wie ja in בְּבִּרְאֵל aus בְּבִּרְאֵל î das auf ห folgende ē verschlang, allerdings nachdem es sich, wie die Formen מִּבְּלְנָע fuelch letztere cere aus in jenem erst assimiliert hatte; bei der Vokalisation בְּיִלְנָע neben und für جُبُرِيل, welch letztere

<sup>1</sup> Von mir gesperrt gedruckt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Nämlich da Mohammed blos auf 'mündliche Überlieferung' angewiesen war.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Vgl. die 'Imâla! u. s. Caspari-Wright (III. Ausg. Smith-Goeje) 1, pag. 7 C ff.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>  $\tau$  für aus n entstandenes o (kurz), wie für aus a entstandenes a (lang); für aus a gesteigertes a (lang), wie für e (kurz).

قَمُوْلِي heißen. Syrisch: صِيكَائِلُ analog صِيكَائِلُ heißen.

aber nicht; trotzdem ist die arabische Form dreisilbig wie die hebräische. Auch von يَسْمُعِيلُ haben wir eine dreisilbige Form: جَبْرُئِيلُ neben der zweisilbigen (pag. 14).

Form der hebräischen genauer entspricht, war vielleicht auch die lautliche Analogie von مِيكال (mit î in der ersten Silbe) neben der Vokalharmonie (Assimilierung des ج an ربيل) wirksam.

يرم = عَدَن wohl wegen des Gutturals; hingegen عِدْن (p. 59) trotz des Gutturals.

In ڍ־־֖֖֖֖֖֖֖֖֖֖֖֖֖֖֖֖ (p. 16) stimmt merkwürdigerweise der Konsonanten bestand genau mit der hebräischen, der vokalische jedoch mehr mit der syrischen μές bezw. der griechischen Form γεέννα überein.

Die Form إِبْرُهِيمُ (p. 21) dürfte am ehesten aus ihrer Anlehnung an السَمْعِيل und der Ausgleichung mit demselben zu erklären sein, nach dem bekannten kor'anischen Prinzip, das Personennamen, deren Träger in irgendwelchem Zusammenhange stehn, lautlich auf eine Form zu bringen strebt, wie موسى und قارون عيسى und قارون عيسى und عالوت u. s. w.

Hebräisches ישִׁמְעֵּע (statt ישִׁמְעֵּע ) zeigt, daß א seinen konsonantischen Wert verloren hatte; und jener Form mit bloß historisch-orthographischem א entspricht arab. إسمعيل genau (p. 22). Wenn aber "bei dem koranischen اسمعيل keineswegs an irgend welche Entlehnung aus dem hebr. ישמעאל zu denken' ist, so wird wenigstens die entsprechende syrisch-griechische Form: שִׁבְּעָבֶּע — וֹבְּעָבֶּעְן beizuziehen sein; denn trotz des südarabischen בוֹבְּעָבְּעוֹ (Hal. 192. 1. u. ö.) war إسمعيل kein autochthon nordarabischer Name. Nord- und Südaraber gingen in der Namenbildung zum Teil verschiedene Wege, wobei das Südarabische oft dem Hebräischen scheinbar näher geblieben ist, als das Nordarabische.¹

In يُوسُف (p. 26) und يُوسُن (p. 47) dürfte die Ausgleichung des zweiten an das erste u zweifellos sein; zugleich ein Beweis für dessen mindestens sehr dunkle Aussprache. In جَرَاتِ für بَرَادِ (p. 45) dürfte aber das arab. u unter dem Einfluß des wurzelhaften gesetzt sein.

Zur Entstehung der sonderbaren Form يُخْيَى (p. 63 f.) läßt sich folgendes vermuten: Es kann aus einer Form بتخيان\*, die allerdings erst zu supponieren wäre, aber den Formen ייי näher stünde

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. D. H. MÜLLER in ZDMG., XXXVII. 17.

284 S. Sycz.

den Namen des Vaters, der auch in der Maķṣûrform vorkommt (vgl. Ibn Wallâd 58, 17 f.), stattgefunden haben. Zum Übergang "عيى سيعيان wäre etwa auf سَكْرَى سَمُّرَان hinzuweisen. Daß aber فَعُلْن eine feminine Form von يعنى فنه ist, läßt diese Entwicklung trotz feminin endender männlicher Eigennamen wie معاوية etc. doch nicht ganz sicher erscheinen; ebenso die Annahme eines weiter nicht zu belegenden أَنْعُنُونَ. Wie dem auch sei, am einfachsten ließe sich المنافية als eine abgekürzte Form auffassen, die unter dem Einfluß der ebenfalls zweisilbigen, auf 'elif maṣṣûra endenden zwei Prophetennamen: مُوسَى und عيسَى entstanden wäre.¹

Dies zur Form des Namens يحيى; sachlich wäre noch die Erklärung von Sûra xix. 8. bei Svez p. 63 unten nach D. H. Müller, Die Propheten etc. 1, p. 26, Note 1, richtigzustellen.

Den Übergang zur Betrachtung der konsonantischen Veränderungen vermitteln am besten die im Hebräischen mit anlautenden Namensformen: ישמעאל, ישראל etc. Hebräisches anlautendes ist überall im Arabischen durch vokalisches wiedergegeben; ebenso vokalisch in der syrischen und griechischen Transkription und Aussprache, welch letztere vielleicht den Arabern jene Formen vermittelte.<sup>2</sup>

Größeres Gewicht wäre auf die Darstellung der Verschiebung bei Zischlauten zu legen gewesen. Die hier in Betracht kommenden Entlehnungen fallen in die zweite Epoche, welche durch das Zusammenfließen von nordsemitischem wund win südsemitisches من charakterisiert ist.<sup>3</sup>

Demnach entsprechen sich regelrecht:

<sup>1</sup> Ebenso müßte man neben مَوْرَيُهُ statt عَمْرُهُ : عَمْرُان erwarten, umsomehr als das Hebräische ebenfalls بية hat; doch der Unterschied ist gering: و reimt auf و Vgl. Gesenius-Kautzsch<sup>27</sup>, §. 24 e.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. D. H. MÜLLER in den Verhandlungen des vii. Orientalistenkongresses in Wien. 1888, p. 229 ff. (Zur Geschichte der semitischen Zischlaute).

Umgekehrt ist hebr. שבא aus dem (süd)arab. אַרְן hinübergenommen und fällt damit strenge genommen aus dem Rahmen dieser Betrachtung. Auch gehört es der ersten, ältesten Entlehnungsepoche an.1 Zu seiner "Erklärung aus dem Sabäischen" (Sycz 54) wäre an die bekannte Zusammenstellung mit V片口山,<sup>2</sup> vgl. arab. سيأة (lange, ferne Reise), zu erinnern gewesen.

Zur Radix כ,ש (p. 33) ist nachzutragen, daß in ihr דרש und דרם (vgl. Levy s. v.) zusammenfielen. Daher einerseits die Bedeutung: ,studieren', anderseits ,abreiben, abnützen'.

Daß der Gatte Elisabeths und Vater des Täufers im Kor'an und nicht خرياء\* heißt, ist doch kaum als Beweis dafür geltend زكرياء zu machen, daß auch dieses nomen proprium nicht direkt aus dem Hebräischen, sondern erst über das Syrisch-griechische entlehnt worden (p. 63).

Zum Schlusse möchte ich auf einige Unebenheiten und Ungenauigkeiten in Zitaten und einzelnen Belegen aus dem Sabäischen hinweisen: So ist 到片 (p. 18) nicht als Gattungsname des Menschen im Sabäischen erhalten', sondern in der Bedeutung: Vasall, Diener, (CIH. 2. 4. Hal. 504. 4. Gl. 131. 3. 221. 4. ZDMG. xxix, 600. u. ö.). — Ebenda Z. 20 muß es heißen: "im Syrischen und Nordarabischen." Der Gottesname 以作品 (p. 57) wäre besser aus Os. 29 (到6月以作品) zu belegen gewesen.

- P. 53 ist: ,äth. PRC "Grenze, Gebiet, Land", da es mit , on, חברים, ביל, מצרים nichts zu schaffen hat, zu streichen.
- P. 54 zu Kor'an 89. 6 wäre auch die von den Traditionisten versuchte Deutung von ارم ذات العماد als Damaskus zu erwähnen gewesen;3 ob in 89.6 vom Turmbau zu Babel die Rede sei, ist sehr fraglich; der vorangehende Vers handelt von 'Âd.
- P. 51 hätten als Grund dafür, daß غزير diptotisch sei, oder mindestens sein könne, auch seine Eigenschaften eines Fremdwortes und Eigennamens erwähnt werden dürfen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. D. H. MÜLLER, l. n. 235.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 內口內包,又內口內 Sab. Denkm. 12. 14 f. HAL. 535. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Auch in den WB. sub 3.

P. 50. pen. ist gegen A. Geiger (2. Aufl. 1902, p. 16 Note) 'Abd b. 'Umair zu lesen.

Unrichtig ist es, wenn p. 20 die "Kunja" als eine "Artigkeit" definiert wird.

Auch hätte das Buch in der Revision der Druckbogen eine bessere Behandlung verdient; so wären, abgesehen von einigen Druckfehlern im deutschen Texte¹ und Verschiebungen arabischer Vokalund sonstiger Zeichen,² zunächst die im Mittelpunkt der Untersuchung stehenden Namen richtig zu drucken gewesen: المحارث (p. 12) ميكال (p. 23 f.) ميكال (p. 38) نوح (p. 53 f.). Ferner l.: p. 15: نعيم (p. 47: على الجودى: 55: بيالأشجار und بالسريانية (p. 55: بين المحارث على المجارث (p. 53 f.).

N. Rhodokanakis.

M. Aurel Stein, Sand-buried Ruins of Khotan. Personal narrative of a journey of archaeological and geographical exploration in Chinese Turkestan. With a map from original surveys and numerous illustrations. T. Fisher Unwin, Paternoster Square, London. M. C. M. III.

Die glänzenden Resultate der Stein'schen Expedition nach Ostturkestan sind den Fachgenossen in ihren wesentlichen Umrissen schon seit einiger Zeit bekannt, insbesondere durch den auch in dieser Zeitschrift (Bd. xvi, Heft 1, pg. 89 ff.) besprochenen 'Preliminary Report' des glücklichen Entdeckers. Bevor nun Stein eine ausführliche Bearbeitung seiner reichen Funde — den 'Detailed Report' — der gelehrten Welt vorlegt, bietet er uns hier in einem schön ausgestatteten, reich illustrierten Bande eine höchst fesselnd geschriebene Schilderung seiner so wohlgelungenen Entdeckungsreise.

Das Buch ist für ein größeres Lesepublikum berechnet und wird ein solches ohne Zweifel auch finden, da es in glücklichster Weise jede Überladung mit gelehrtem Detail vermeidet und eine

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Pag. 12 ,Engelfürsten'; 14 ,Mu'âwija's'; 18 ,Gawâlîqî'; 22 ,Me'în'.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Pag. 31 l. سليمان.

wirklich spannende Lektüre bildet. Ebenso gewiß aber wird es in der gelehrten Welt, und nicht nur in den Kreisen der Indologen, mit lebendigstem Interesse gelesen werden. Berichtet es doch in der angenehmsten Form über eine Forschungsreise, deren schließliche Ergebnisse als durchaus epochemachende bezeichnet werden dürfen. Phantastische Hoffnungen und Erwartungen, wie sie vor etlichen Jahren insbesondere durch die vielen Manuskripte und Holzdrucke mit "unbekannten Charakteren" erregt wurden, sind freilich jetzt gründlich zerstört, und zwar durch Stein selbst, der sie als Fälschungen eines gewissen Islam Akhun erwiesen hat. Was uns aber statt dessen an positiven Resultaten geboten wird, ist so bedeutend, daß wir den Zusammenbruch jener Illusionen leichten Herzens ertragen können.

Wohl nur selten ist eine Forschungsreise so zielbewußt unternommen, mit so viel Umsicht, Energie und Ausdauer geleitet und zu Ende geführt worden wie die Stein'sche Expedition, und jedermann wird daher ohne Zweifel dem kühnen und scharfsichtigen Leiter derselben die ungeahnt reichen Erfolge von ganzem Herzen gönnen. Schwierigkeiten und Mühsale aller Art waren dabei zu überwinden und wurden auch glücklich, ja in bewunderswerter Weise überwunden. Aber auch an verständnisvoller Förderung hat es Stein nicht gefehlt, — abgesehen von dem britischen Konsul Macartney in Kashgar, namentlich auch von Seiten der chinesischen Ambans oder Bezirksvorsteher, was wohl besondere Anerkennung verdient. Ihnen empfahl sich Stein durch seine pietätvolle Verehrung des berühmten buddhistischen Pilgers Hiuen-Tsiang, dessen Spuren er aufsucht, dessen Andenken ihn wie ein schützender Genius begleitet.

Mit beständig sich steigerndem Interesse verfolgen wir die Schicksale der kleinen Karawane, die in der Stein'schen Schilderung fast wie ein Drama voll Leben und Wirklichkeit, ja voll poetischen Reizes sich vor unseren Augen entwickeln. Wir begleiten die tapfere Schar und ihren erfolgreichen Führer auf der mühsamen Wanderung von Kashmir aufwärts via Gilgit und Hunza nach Kashgar, von dort über Yarkand nach Khotan, in die Kuenluen-Berge hinauf und endlich in die Wüste Taklamakan, wo die sandbegrabenen Ruinen dem

energisch suchenden Forscher ihre Schätze offenbaren müssen. Allen voran an Wert und Bedeutung jene Stätte im Gebiete des Niya-Flusses, unweit Imam Jafar Sadik, wo so zahlreiche Holz- und Lederdokumente mit Kharoshthî-Schrift und Denkmäler der besten gräcobuddhistischen Kunst zutage traten, die uns das Leben einer schon c. 300 n. Chr. zugrunde gegangenen altindischen Kolonie vor die Augen führen, ergänzt durch die ungefähr gleichaltrigen reichen bildlichen Darstellungen des Rawak-Stupa im Khotan-Gebiete. Kaum minder interessant aber dürften die jüngeren Denkmäler von Schrifttum und Kunst in Dandan-Uilig und Endere sein, die etwa aus dem achten Jahrhundert n. Chr. stammen — Manuskripte in Brâhmî-Schrift wie auch solche chinesischen und alttibetanischen Ursprungs - dazu die Reste so manchen Heiligtums des ostturkestanischen Buddhismus. Bei der Bestimmung und Bearbeitung der indischen, chinesischen und tibetanischen Denkmäler findet Stein jetzt an Männern wie Hoernle, Rapson, Bushell, Chavannes, Barnett die erwünschteste Unterstützung, während sein Freund Andrews ihm für die Reproduktion der Kunstdenkmäler die unschätzbare Hilfe einer verständnisvollen Künstlerhand leiht. Mit Spannung sehen wir der weiteren Entwicklung all dieser Arbeiten entgegen, zu deren Vollendung Stein die erforderliche Muße wohl auch weiterhin seitens der englischindischen Regierung nicht versagt wird. Eines der interessantesten Rätsel bildet dabei noch jene nichtindische Sprache, die sich mehrfach in Brûhmî-Charakteren aufgezeichnet findet, — wahrscheinlich die Sprache der nichtindischen damaligen Bewohner des Landes. Hoffentlich gelingt es bald festzustellen, was das für eine Sprache ist.

Neben den archäologischen, historischen, indologischen Ergebnissen der Expedition sind auch die geographischen von Bedeutung, denen namentlich der Kuenluen-Zug speziell gewidmet war, und die insbesondere durch die Mitwirkung von Stein's indischem Begleiter, dem Subsurveyor Ram Singh, ermöglicht wurde. Das sichert dem Buche das Interesse der Geographen, — aber auch der Ethnograph wird in demselben viel Interessantes und Belehrendes finden. Eine ungarische Übersetzung soll, wie wir hören, gesichert sein. Hoffent-

lich läßt auch eine deutsche nicht allzu lange auf sich warten. Sie fände gewiß einen zahlreichen Leserkreis und würde neben anderem vielleicht auch dazu dienen, das Interesse des deutschen Publikums für den India Exploration Fund zu fördern. Hat schon Turkestan so viel Schätze altindischen Ursprungs geboten, wie viele wird erst der Boden Indiens selbst uns noch spenden können! Keinen anderen aber möchten wir so gerne mit einer neuen derartigen Aufgabe betraut sehen, als gerade Dr. M. A. Stein, der seine außergewöhnliche Befähigung in dieser Richtung durch die Expedition nach Ostturkestan unwiderleglich klar bewiesen hat.

L. v. Schroeder.

Dr. W. Caland, Über das rituelle Sūtra des Baudhāyana. (Abhandlungen für die Kunde des Morgenlandes, herausgegeben von der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft, xii. Band, Nr. 1.) Leipzig 1903. In Kommission bei F. A. Brockhaus.

Mit Freude und Genugtuung wird man diese Prolegomena zu einer Ausgabe des Baudhāyanakalpasūtra und ganz besonders die Mitteilung begrüßen, daß der erste Teil der vom Verfasser besorgten Ausgabe des Baudhāyanaśrautasūtra bereits im Drucke ist. Schon wegen seines hohen Alters verdient das Werk des Baudhāyana, respektive der Schule des Baudhāyana, die vollste Aufmerksamkeit aller Vedaforscher. Es kann ja als eines der sichersten Resultate der Geschichte der vedischen Literatur gelten, daß unter den zur Taittirīyasamhitā gehörigen Sūtrawerken das des Baudhāyana das älteste ist. Die von Būhler (Sacred Books of the East, vol. 11², p. xix ff. und vol. xiv, p. xxxv ff.) zur Bestätigung der diesbezüglichen einheimischen Tradition beigebrachten Tatsachen lassen darüber kaum einen Zweifel übrig. Ich selbst habe (Das altind. Hochzeitsrituell, Wien 1892, S. 8)¹ einige Stellen des Āpastambīyagrhyasūtra hervor-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Caland beginnt seine Abhandlung mit den Worten: "Außer Bühlers wertvoller Einleitung in den Sacred Books of the East, einigen kurzen Bemerkungen

gehoben, wo Apastamba gegen Ansichten des Baudhayana (und Bhāradvāja) zu polemisieren scheint. Vor allem aber ist es die Sprache und der Stil des Baudhäyanasūtra, welche das hohe Alter desselben bezeugen; welche, wie ich glaube, sogar dafür sprechen, daß das Sütra des Baudhayana nicht nur unter den zum schwarzen Yajurveda gehörigen Sütrawerken das älteste ist, sondern daß es auch die Sütras der anderen vedischen Schulen an Alter überragt. Ich habe bereits in der erwähnten Abhandlung (S. 9) hervorgehoben, daß sich Baudhāyana im Grhyasūtra mit einer Breite und Behaglichkeit gehen läßt, welche geradezu an den Brahmanastil erinnert und bei einem Sütrakāra überrascht. Auch CALAND (S. 5) findet, daß einzelne Prasnas des Śrautasūtra "durchgehends mehr den Charakter eines Brāhmaṇa als eines Sūtra, genauer gesagt, sowohl den Charakter eines Brāhmaņa wie eines Sūtra haben'; und er gibt (S. 55 ff.) einige bezeichnende Proben dieses Brähmana-artigen Stils. Nun hat Bühler (S. B. E., vol. xiv, p. xxxvi) bereits darauf aufmerksam gemacht, daß im Baudhāyanagrhyasūtra selbst in einer beim Sarpabali unter den zu verehrenden Wesen aufgezählten Liste von Lehrern des Yajurveda Baudhāyana als pravacanakāra und nicht, wie Apastamba, als sātrakāra angeführt wird. Was bedeutet nun aber pravacana? Caland vermutet, daß ,mit pravacanakāra derjenige Lehrer gemeint sei, der das Ritual in mündlicher Überlieferung fixiert hat, während der Sütrakara derjenige ist, der es zu einem Sütra, Leitfaden, verarbeitet hat'. Mir scheint dieser Gegensatz zwischen mündlicher Überlieferung und schriftlicher Aufzeichnung recht unwahrscheinlich und jedenfalls durch nichts gewährleistet; denn wo ist der Beweis, daß die Sütras als Leitfäden niedergeschrieben wurden? Ich glaube vielmehr, daß es gerade die Erfordernisse des mündlichen Unterrichtes waren, welche den Sütrastil - diese kurzen,

HILLEBRANDTS und den von mir selber über das Totenritual veröffentlichten Notizen ist, soweit mir bekannt, nichts über das in mancher Hinsicht so hochwichtige rituelle Sütra des Baudhäyana geschrieben 'Nur der Vollständigkeit halber sei hier angemerkt, daß ich über das Baudhäyanagrhyasütra in obengenannter Abhandlung gehandelt und auch zahlreiche Auszüge aus demselben gegeben habe. Auch in meinen "Notes on "räddhas" (WZKM. IV., p. 203 ff.) finden sich einige Notizen über Baudhäyana.

prägnanten, meiner Ansicht nach eben zum Auswendiglernen bestimmten Sätze - zeitigten. Dieser Sütrastil wird aber nicht plötzlich entstanden sein, sondern sich aus der Prosa der Brähmanas entwickelt haben. Das Wort pravacana wird nun von den indischen Kommentatoren bald als "Brāhmaņa", bald als "Vedānga" erklärt (vgl. MAX MÜLLER, Hist. of Anc. Sansk. Lit., p. 109; Weber, Ind. Lit.<sup>2</sup>, p. 12, 91, 94, 145). Es muß aber eine bestimmte Klasse von Werken bezeichnet haben, welche die Themata der Vedängas, vor allem das Ritual, behandelten, aber nicht in der Form von Sütras. Denn die Begriffe Sūtra' und "Pravacana' schließen einander aus, wie aus einer Stelle des Baudhāyanagrhyasūtra (1, 11) hervorgeht, wo folgende Definitionen verschiedener Heiliger gegeben werden: "Brähmana" heißt derjenige, welcher nach dem Upanayana irgend etwas von den Vedas (vedānām kimcid) gelernt hat; "Śrotriya", wer Eine Śākhā, ,Anŭcāna', wer (auch) die Angas, ,Rṣikalpa' (,nahezu ein Rṣi'), wer (auch) den Kalpa studiert hat; ,Bhrūna' heißt derjenige, welcher (auch) die Sūtras und Pravacanas studiert (sūtrapravacanādhyāyī bhrūnah); "Rsi", wer die vier Vedas kennt (s. Altind. Hochzeitsrituell, p. 86 f.). Hiernach ist also "Pravacana" verschieden von "Sūtra", ist aber auch nicht identisch mit 'Anga'. Es fällt aber auch nicht unter den Begriff ,Veda', wie schon aus Manu m, 184 (sarveşu vedesu sarvapravacanesu ca) hervorgeht. Ich vermute daher, daß mit dem terminus pravacana ,Vorträge' bezeichnet wurden, in welchen nach Art der Sūtras, aber noch nicht im eigentlichen Sūtrastil, Vorschriften über Sitte und Ritual gegeben und auch zum Teile nach Art der Brahmanas - aber nicht mehr mit all der Breite der Brāhmaņas — diskutiert wurden. Mit anderen Worten: Ein Pravacana ist vermutlich ein Mittelding zwischen Brähmana und Sütra, eine aus den Brahmanas entwickelte Literaturgattung, aus welcher die Sütras hervorgegangen sind. Wenn nun aber Baudhäyana ausdrücklich ein pravacanakartr genannt wird, so ist dies ein starker Beweis für das hohe Alter desselben; er muß aller Wahrscheinlichkeit nach durch Generationen von den Sūtrakāras Bhāradvāja, Āpastamba und Hiraņyakeśin getrennt gewesen sein.

Ist uns aber das Werk des Baudhāyana oder der Baudhāyanaschule schon wegen seines Alters von unschätzbarem Werte, so enthält es überdies auch sehr viel Neues, wovon uns Caland (S. 16 ff.) einige interessante Proben gibt. Sehr merkwürdig ist die von Caland (S. 21) aus dem Baudh.-Śrautasūtra mitgeteilte Legende von Rtuparņa, dem Sohn des Bhangāśvina, dem König der Śaphāla, welcher den Agnistoma geopfert und dadurch Indra beleidigt hatte, weshalb ihn dieser in ein Weib verwandelt. Sowohl als Mann (Rtuparna) wie auch als Weib (Sudevalā genannt) hatte er Söhne. Indra stiftete zwischen den beiden Arten von Söhnen Händel, in deren Verlaufe sie alle erschlagen wurden. "Da lagen sie nun leblos da, und Sudevalä saß weinend zwischen den beiden Gruppen von Söhnen. Da kam Indra herbei, er näherte sich ihr und sagte: "Sudevalā!" "(Was), Herr?' erwiderte jene. ,Gefällt dir dieses?' fragte Indra. ,Wie sollte es mir gefallen?', Nun, ebenso mißfiel es mir, daß du mich von deinem Opfer ausgeschlossen hast; aber wähle dir, welche Söhne dir leben sollen?' Jene antwortete: ,Diejenigen, o Herr, die ich als Weib bekommen habe.' Deshalb sagt man: ,dem Weibe (d. h. der Mutter) sind die Söhne am teuersten'." Wie ganz im Stile der Brāhmanalegenden ist dies! Die Geschichte ist aber darum besonders interessant, weil sie sehr ausführlich im Mahābhārata xm, 12 als itihāsa purātana von einem königlichen Weisen, namens Bhangāsvana, erzählt wird. Dieser bringt, um Söhne zu erlangen, das Agnistutopfer dar, und es werden ihm hundert Söhne geboren. Aber dieses Opfer ist dem Indra verhaßt und er sucht sich an dem Könige zu rächen. Eines Tages badet der von der Jagd erhitzte König in einem Teiche (ganz so auch bei Baudhāyana) und wird bei dieser Gelegenheit in ein Weib verwandelt. Bestürzt kehrt er in seinen Palast zurück, übergibt die Herrschaft an seine Söhne (bei Baudhāyana führt er auch als Weib die Herrschaft weiter) und zieht sich als Asketin in den Wald zurück. Dort vereinigt sie sich mit einem Asketen und gebiert hundert Söhne. Mit diesen begibt sie sich zu ihren anderen Kindern, sagt ihnen, daß sie als Weib ihnen Brüder geboren habe und daß auch diese an der Herrschaft teilnehmen

sollen. So regieren die zweihundert Söhne friedlich nebeneinander. Dem Indra ist aber das gar nicht recht, er stiftet Zwist zwischen den beiden Gruppen von Söhnen, und sie werden alle erschlagen. Nun kommt es zur Aussprache zwischen Indra und dem in ein Weib verwandelten König. Indra wird durch die Klagen der Asketin gerührt und durch ihre Demut befriedigt und stellt ihr frei, welche Söhne sie wieder lebendig haben will. Sie antwortet: "Diejenigen, welche ich als Frau geboren.' Dem erstaunten Indra gibt sie als Grund an, daß die Liebe einer Frau viel größer sei, als die eines Mannes, Indra stellt ihr dann noch die Wahl frei, ob sie wieder zum Manne werden oder ein Weib bleiben wolle. Sie entscheidet sich für das letztere mit der Begründung, daß beim Koitus das Weib einen größeren Genuß habe, als der Mann. Es ist wohl anzunehmen, daß uns Baudhāyana eine ältere Version der Legende erhalten hat, allerdings in der abgekürzten Form, wie wir dergleichen Itihasas in den Brahmanas zu finden pflegen. Dies ist nur ein Beispiel von den vielen neuen und interessanten Dingen, welche Caland aus dem Baudhāyanasūtra hervorgehoben hat.

Aber auch in grammatischer und lexikographischer Beziehung bietet das Werk des Baudhäyana viel des Interessanten und Wertvollen, wie Caland (S. 41 ff. 57 ff.) gezeigt hat. Als Beweis von dem hohen Alter des Baudhäyanasütra führt der Verf. mit Recht das häufige Vorkommen der Tmesis an. Auch die vedischen Lokative auf -an sind ziemlich häufig. Sehr zahlreich sind die Absolutive auf -am, welche übrigens auch bei Apastamba nicht selten vorkommen. Eine stattliche Liste von unbelegten oder nicht genügend belegten Wörtern beschließt die vorliegende Schrift.

Trotzdem sich Caland redlich bemüht hat, alles in europäischen und indischen Bibliotheken zugängliche Handschriftenmaterial zusammenzubringen, muß er leider gestehen, daß eine Ausgabe des ganzen Baudhäyana noch immer zu den Unmöglichkeiten gehört. Umso anerkennenswerter ist der Mut, mit dem er an die Herausgabe des Śrautasūtra gegangen ist, und gerne legen wir allen Fachgenossen den Wunsch Calands ans Herz, sie möchten die von ihm

unternommene Ausgabe dadurch fördern, daß sie ihn auf sonstiges in Europa oder Indien etwa noch vorhandenes Material aufmerksam machen. Außer Fragmenten des Baudhāyanasūtra in der Fleet-Hs. der India Office Library, der Haug-Hs. der Münchener Hof- und Staatsbibliothek und der Pariser Hs. der Bibliothèque Nationale, konnte Caland bisher noch zwei Prof. Hillebrandt gehörige Kopien von Hss. aus Kashmir und Tanjore, eine Bombayer Hs. (Class i B Nr. 5, bekannt durch Bühlers Liste in ZDMG. xlii, Seite 552) und eine Hs. des Government College in Benares benützen. Möge ihm bald noch reichlicheres und besseres Handschriftenmaterial zufließen, damit die von ihm unternommene, so ungemein wichtige Arbeit rüstig vorwärts schreite!

M. WINTERNITZ.

FRIEDRICH KNAUER, Mānavaśrautasūtram. Das Mānava-Çrauta-Sūtra, herausgegeben von Dr. —. Buch II. St. Pétersbourg, 1901. Buch III—v. St. Pétersbourg, 1903.

Eine schwierigere und mühsamere Arbeit kann man sich kaum denken, als die, welche KNAUER mit seiner Editio princeps des Mānava-Śrautasūtra auf sich genommen hat. Ist schon jede kritische Ausgabe eines indischen Ritualtextes wegen der unendlichen Kompliziertheit der in diesen Texten behandelten Materie eine das höchste Maß von Aufopferung und Entsagung erfordernde Aufgabe, so ist dies umso mehr der Fall bei diesem Sütratexte, wo das handschriftliche und das exegetische Material gleich unzulänglich sind. Mit aufrichtigem Danke muß daher der Fachgenosse jedes neue Heft, welches die Fortsetzung dieses hochwichtigen Textes bringt, begrüßen. Das zweite Heft enthält den Agnistoma, und für dieses Buch stand dem Herausgeber besseres handschriftliches Material zur Verfügung, als für das erste Buch. Leider war dies bei dem dritten Heft, welches die Prāyaścittāni, den Pravargyakalpa und den Işţikalpa enthält, nicht der Fall. Hier mußte in einem viel größeren Umfange, als dies sonst bei den vedischen Texten der Fall ist, die Konjektural-

kritik Platz greifen. Namentlich in den Mantras waren viele Korrekturen notwendig. Es wäre natürlich nichts leichter, als an den Konjekturen da und dort Kritik zu üben. Wenn z. B. die Mss. IV, 2, 2 somesyāsandī lesen, so kann man zweifeln, ob Knauer berechtigt war, saumikyāsandī dafür einzusetzen, was doch graphisch schwer zu erklären ist, während somasyāsandī der Lesung der Mss. viel näher käme. Oder v, 2, 1, 24, wo Knauer das ekaviņšatisāmidhenīķ der Mss. nach der Maitr. Samh. in ekavimsatih samidhenih geändert hat, aber selbst hinzufügt, daß er ohne die Maitr. Samh. in ekavimśatim korrigiert haben würde, möchte wohl mancher die letztere Konjektur aus graphischen wie aus grammatikalischen Gründen trotz der Maitr. Samh. vorziehen. Allein man muß immer bedenken, daß der Herausgeber mit dem Stil des Verfassers des Mānavasūtra und mit der ganzen einschlägigen und verwandten Literatur viel inniger vertraut ist, als wir anderen, die wir den Text zum ersten Mal in die Hand bekommen; daß daher immer von vorne herein die größte Wahrscheinlichkeit dafür spricht, daß der Herausgeber auch dort, wo eine Korrektur auf den ersten Blick nicht gleich plausibel ist, das Richtige getroffen haben wird. Und einem Herausgeber von so anerkannter und erprobter Genauigkeit und Gewissenhaftigkeit wie KNAUER kann man sich immer ruhig anvertrauen. Auch überzeugt man sich sehr bald, daß KNAUER die leider notwendige Konjekturalkritik durchwegs mit großer Umsicht und Vorsicht gehandhabt hat.

Es wäre nur zu wünschen, daß dem Herausgeber für die Fortsetzung seiner schweren Arbeit noch besseres handschriftliches Material verschafft werden könnte. Für das aber, was er uns bisher geboten hat, sind wir ihm aufrichtig dankbar.

M. Winternitz.

## Kleine Mitteilungen.

Zur ügyptischen Sternkunde. — Die in hieroglyphischen Texten aller Epochen genannten beiden Sternklassen wund haben bisher noch keine befriedigende Erklärung gefunden. Die alte Auffassung — so z. B. BW. 1084 — erklärte erstere als 'bewegungslose' d. h. Fixsterne, letztere als 'ruhelose' d. i. Planeten. Brugsch hat jedoch — WS. 135 — an der Hand einer Inschrift des Tempels von Dendera diese Erklärung beseitigt und nachgewiesen, daß die ahmw urd dem südlichen, die ahmw sk dem nördlichen Himmel angehören, ohne jedoch des Näheren hierauf einzugehen. Seither ist die Frage, soviel ich weiß, nicht erörtert worden.

Was gibt es nun für natürliche Gruppen, welche, nach Nord und Süd geschieden, diese Namen verdienen könnten? Ich glaube, wir erhalten für dieselben einen sehr annehmbaren Sinn, wenn wir sie einerseits auf die sogenannten Zirkumpolarsterne beziehen, welche stets am Himmel sichtbar bleiben, und anderseits auf die, den südlichen Himmel ausfüllenden übrigen Sternbilder, welche täglich aufund untergehen. (In den ägyptischen Breiten nehmen die ersteren etwa 60, letztere demnach zirka 120 Breitegrade ein.) Die obenerwähnten Bezeichnungen wären, wenn diese Hypothese richtig ist, etwas anders zu übersetzen, als nach der alten Erklärung; die ahmw sk sind nunmehr 'die Sterne welche nicht untergehen', die ahmw wrd aber 'die Sterne welche nicht bleiben'.

Konstantinopel, Mai 1903. Franz Freiherr von Calice.

Zum Pañcatantra. — 1. ZDMG. LVII, 637 ff. bespricht R. Schmidt den Catalogue of the Sanskrit Manuscripts in the British Museum. By Cecil Bendall. London 1902. In dieser Besprechung heißt es pg. 637: "Sehr wichtig ist ferner 277, Pürnabhadras Bearbeitung des Pañcatantra, "Textus ornatior": Bendall gibt in dankenswertester Weise eine eingehende Analyse des Manuskriptes, dessen Datum 1255 (Vikrama?) ist. Um Mißdeutungen dieser Bemerkung auszuschließen, bemerke ich, daß es sich hier um eine Mischhandschrift handelt, die mechanisch durch Mischung von Büchern (1, 11, v) des Ornatior und des Simplicior (III, IV) entstanden ist (ähnlich wie Hs. F, vergl. ZDMG. LVI, 308). Die Verfasserstrophen stimmen genau zu denen, die Bhandarkar in seinem Report für 1897 unter Nr. 371 (pg. Lix) abdruckt, und zwar mit allen Fehlern. Dasselbe gilt für die Datumsstrophe. Vergl. darüber BKSGW. 1902, S. 131. Es handelt sich also in dieser nicht um das Datum des Ms., sondern um das angebliche Datum des Verfassers, und ich habe Grund zu der Annahme, daß dasselbe in dieser gar nicht ursprünglichen Hs. falsch überliefert ist, worin mich der verderbte Zustand der Strophe bestärkt.

2. Zu Ksemendras Auszug aus dem Pañcatantra v. Mańkowski ii, 7 = Kāvy. xvi, 398. Die Krähe Laghupatanaka beschließt nach Somadeva ixi, 80 und dem Tantrākhyāyika¹ निवेदात् den Ort zu verlassen, an dem sie sich in Hiraṇya(ka)s Gesellschaft befindet. Der Grund des निवेद ist ein doppelter. Erstens ist sie es müde, sich täglich Nahrungssorgen zu machen; zweitens wird sie von Vogelstellern bedroht. Bei Ksemendra sagt sie a. a. O.:

# वृत्तियुक्तमिप स्थानिमदं मम न रोचते। सखे जातारितर्दे हे पृष्टिहि प्रथमा रितः॥

v. Mańkowski konjiziert in a: वृत्त्वयुक्तमच, in c: देशे, und übersetzt: ,Dieser Ort, der mir jetzt keinen Lebensunterhalt mehr gewährt, gefällt mir nicht; gegen diese Gegend habe ich einen Widerwillen gefaßt, mein Freund, denn Wohlergehen ist die allererste Freude.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Das Tantrākhyāyika ist die kaschmirische Rezension des Pañcatantra, zugleich der im ganzen ursprünglichste Pañcatantra-Text, den wir besitzen. Die Pahlavī-Rezensionen stimmen meist wörtlich zu ihm, und Som. wie SP können gleichfalls nur eine geringfügig abweichende Vorlage gehabt haben. Ich hoffe bald ausführlich über diese Fassung zu berichten.

Ich will nicht monieren, daß diese Begründung eigentlich keine Begründung ist, denn derlei kommt bei Ksemendra vor. Aber ich halte es für bedenklich, durch eine Konjektur einen metrischen Fehler in den Text zu bringen; statt अव müßte man also wohl etwa अहो lesen. Indessen glaube ich, daß im ersten Pāda nichts zu ändern ist. ,Obwohl es an diesem Orte Nahrung gibt, so gefällt es mir an ihm doch nicht.' Das steht nicht im Widerspruche zu den anderen älteren Pañcatantra-Fassungen, in denen es dem Laghupatanaka nur um die mühelose Erlangung der Nahrung durch Mantharaka zu tun ist. Aber im dritten und vierten Pāda unseres Śloka ist sicher nicht alles in Ordnung. Ich glaube, statt जातार्तिर ist जातारातिर, statt देहे पृष्टिर ist देहपृष्टिर् zu lesen, und पृष्टिर् ist mit "Ernährung" zu übersetzen. Dann wäre प्रथमार्तिः zu verbinden, und es wäre zu übersetzen: ,Freund, Ernährung des Körpers, bei der Feinde drohen, ist der erste (d. i. größte) Kummer. Das würde allerdings aus metrischen Gründen die Umstellung erfordern: जातारातिः सखे देहपुष्टिहि प्रथमार्तिः. Bei der schlechten handschriftlichen Überlieferung des Textes wird man aber an dieser Umstellung umso weniger Anstoß nehmen, als sich durch sie ungezwungen der Sinn der älteren Pancatantra-Fassungen ergibt.

3. v. M. 1, 130 gibt nach seiner Hs. von der Erzählung: 'Die von den Mäusen gefressene eiserne Wage' nur eine Strophe. In der Anmerkung dazu spricht er die Vermutung aus, daß hinter dieser Strophe die Erzählung selbst ausgefallen sei. Zwar nicht hinter dieser Strophe, aber vor derselben findet sie sich tatsächlich in der Kāvyamālā-Ausgabe xvi, 383 ff. Die Strophe selbst ist eine ākhyāna-Strophe und steht am Ende des Abschnittes, hinter dem allerdings wohl, wie die Herausgeber annehmen, noch ein śloka ausgefallen ist, der das Urteil enthalten haben muß.

Diese Erzählung ist außer im Pañcatantra auch im Jātaka als Nr. 218 überliefert, wo sich gleichfalls unsere ākhyāna-Strophe findet. Die gemeinsame Form dieser Strophe in den Pañcatantra-Fassungen war, wie ich an anderer Stelle darlegen werde,

> तुनां नोहसहस्रस्य खादन्ति यत्र मूषकाः। गजंतत्र हरेच्छोनो दारके कोऽत्र विस्रयः॥

Diese Form haben die Hamburger Hss. sowie das Tantrākhyāyika (letzteres nur in b खादते यत्र मूषकः). Ebenso gehen die des SP., Somadevas (Lx, 247) und der Pahlavī-Übersetzung (Joh. v. Capua ed. Derenbourg 96, 22 ,mille libras ferri') darauf zurück.

Seltsamerweise stimmt zu Pūrņabhadra, der in cd ফান: নুদ্ধানৰ কি বিৰ থাই পুৰন্ধ liest, Kṣemendra ı, 130 ed. v. M. — Kāvy. xvı, 388 genau bis auf das letzte Wort. wofür er ৰাজন্ধ hat. Die ersten beiden Pāda sind verschieden. Worauf diese Übereinstimmung beruht, wird im nächsten Hefte dieser Zeitschrift dargelegt werden.

Von den beiden ākhyāna-Strophen, die das oben genannte Jātaka in dieser Erzählung hat, ist die erste mit unserer Sanskritstrophe verwandt. Sie lautet:

saṭhassa sāṭheyyam idaṃ sucintitaṃ paccoḍḍitaṃ paṭikūṭassa kūṭaṃ | phālañ ce adeyyuṃ mūsikā kasmā kumāraṃ kulalā no hareyyuṃ |

In dieser schwer verderbten Strophe entsprechen die beiden letzten Pāda inhaltlich der Fassung der Pañcatantra-Rezensionen. Am schwersten verderbt erscheint der dritte Pāda, und da liegt zugleich die Abweichung vor, daß statt der tausend pala der Sanskritfassungen, für die man im Pāli tausend phala (n.) erwarten sollte, von einem phāla (m.), einer Pflugschar, die Rede ist. In der nächsten, gleichfalls sehr verderbten Strophe kommt dieses phāla noch zweimal vor:

dehi puttanaṭṭha phālanaṭṭhassa phālaṃ mā te puttam ahāsi phālanaṭṭho ||

Unparteiisch betrachtet dürfte die Sanskritfassung den Eindruck des Ursprünglicheren machen. Die angeführten Pāli-Worte sehen fast so aus, als seien sie eine zum größten Teil ursprünglich unmetrische Übersetzung irgendwelcher Strophen.

Betrachten wir uns nun die Prosa des Jātaka! Während es sich im Pañcatantra um zwei Kaufleute handelt, von denen der eine, der verarmt ist, seine 1000 Pfund wiegende Wage bei dem Gildemeister hinterlegt, weil sie ein Erbstück ist, bevor er in die Fremde geht, handelt es sich im Jātaka um zwei befreundete Kaufleute, von denen der eine gāmavāsī, der andere nagaravāsī ist. Ohne jede Be-

gründung wird dann erzählt, daß der Kaufmann vom Lande bei dem in der Stadt wohnenden 500 (!) Pflugscharen hinterlegt. Der Städter verkauft die Pflugscharen, und der Kaufmann vom Lande wendet die aus dem Pañcatantra bekannte List an, um zu seinem Gelde zu gelangen. In der Angabe, daß er den Sohn des anderen im Hause eines Freundes verbirgt, stimmt das Jātaka zu Somadeva, den Pahlavī-Rezensionen, wie sich aus einer Vergleichung der verschiedenen Fassungen ergibt, und dem Tantrākhyāyika.

Die älteren Pañcatantra-Rezensionen unterscheiden sich also vom Jātaka hauptsächlich dadurch, daß im Jātaka die Hinterlegung gar nicht motiviert wird und daß in ihm zwischen einem  $q\bar{a}mav\bar{a}s\bar{\imath}$  und einem  $nagarav\bar{a}s\bar{\imath}$  unterschieden wird. Der zweite Punkt dürfte sich aus dem mißverstandenen  $ph\bar{a}la$  für das ursprüngliche phala, skt. pala erklären. Daraus wieder ergibt sich der Fortfall der Motivierung für die Hinterlegung.

Der Umstand nun, daß sich das Mangelhafte in der Prosa dieses Jātaka mit großer Wahrscheinlichkeit auf die verderbteste Stelle der betr. ākhyāna-Strophe zurückführen läßt und der Zustand dieser ākhyāna-Strophe selbst ergeben, daß der Bericht des Pañcatantra hier ursprünglicher ist, als der des Jātaka, und zwar auch als der des metrischen Teiles des Jātaka. Für einen anderen Fall habe ich dies in einem Aufsatze über die Pañcatantra-Bearbeitung des Meghavijaya ganz sicher nachgewiesen; vgl. ZDMG. Lvii, S. 659 ff.

Eine Vergleichung des Pancatantra mit dem Jataka ergibt überhaupt, wenn man die älteren Rezensionen des Sanskritwerkes heranzieht, in vielen, wenn nicht in den meisten Fällen ein Resultat, das dem Benfey'schen gerade entgegengesetzt ist; die Berichte des Jataka stehen an Altertümlichkeit gewöhnlich hinter denen des Pancatantra zurück. Und es ist gar nicht ausgeschlossen, daß einzelne akhyāna-Strophen oder auch Erzählungen der Buddhisten aus dem Sanskrit-Pancatantra geschöpft sind.

4. In meine Abhandlung 'Über die Jaina-Rezensionen des Pañcatantra' haben sich einige Druckfehler und Versehen eingeschlichen, die ich hier berichtigen möchte. In den Strophenzitaten aus dem ersten Buche Pūrṇabhadras, die nach dem der Schmidt'schen Übersetzung zugrundeliegenden Sanskritmanuskripte gegeben sind, ist die

Str. 1, 232 übersehen. Infolgedessen sind von hier ab alle Strophen des ersten Buches um 1 zu niedrig numeriert. — S. 108, Z. 17 lies "Hauptgrundlage" statt "Vorlage". S. 109, Z. 14 v. u. lies "Kasten" statt "Klassen". S. 130 füge in der Tabelle zu Pürn. 11, 9 ein: SP 11, 4, Ks. II, 4 (wie schon richtig ZDMG. LVI, 302).

Döbeln. Joh. Hertel.

Das Fieber von Haibar und der Esel. - Wellhausen in seinen Resten arabischen Heidentums S. 156 und 216, und JACOB in seinem Beduinenleben<sup>2</sup>, S. 154 f. besprechen die Notiz, welche al-Qazwînî, Kosmogr. и 60 im Artikel über den dort herrschenden Aberglauben gibt, und die folgendermaßen lautet: "Wer nach Haibar kommt, läßt sich auf alle Viere nieder und schreit zehnmal wie ein Esel. Dann befällt ihn das Fieber von Haibar nicht. Dieser Gebrauch heißt "ta'sir" (= zehnern, yahen), und der Sinn davon ist, daß das Fieber nur die Menschen befällt und nicht die Esel.' Well-HAUSEN weist mit Recht darauf hin, daß das Fieber glauben sollte, der den Brauch Ausübende sei ein Esel, setzt aber hinzu: 'Der Brauch wird sich daraus erklären, daß der Esel, besonders der wilde Esel. für ein überaus robustes, keiner Krankheit zugängliches Wesen gilt. Der zur Stadt kommende Beduine will also der Seuche vormachen, er sei ein wilder Esel, damit sie es für vergebliche Mühe hält, sich an ihn zu wagen.' Diese Erklärung geht in ihrer rationalistischen Tendenz der Sache zu wenig auf den Grund. Nicht die robuste Gesundheit des Esels ist meines Erachtens die Ursache davon, daß ihn die Seuche verschont, sondern seine ihm nach altem Glauben anhaftende dämonische Natur. Über dämonische Tiere bei den Arabern vgl. van VLOTEN, WZKM. vii 239 f.; aus den vielen Verzauberungsgeschichten in 1001 Nacht erhellt in Übereinstimmung mit den Ausführungen van Vloten's, daß als solche Geistertiere hauptsächlich schwarze Hunde, Affen, Pferde und Esel gelten; der Umstand, daß die Zauberkünste, wie überhaupt der Umgang mit den Geistern, beinahe ausschließlich von Frauen geübt werden, paßt gut zu dem von 'Abû Dawûd 1 71 überlieferten Ausspruche des Propheten, daß Esel, Frauen und schwarze Hunde das Gebet ungiltig machen (van VLOTEN, a. a. O. 240). Insbesondere der Esel gilt als ein mit den Jinnen innig verbundenes Wesen, was sich am deutlichsten darin

ausspricht, daß die Jinnen geradezu als mit Eselsfüßen versehen gedacht sind; vgl. Doughty, Arabia des. 1 54, Mas'ûdî m 315, 319 (v. Kremer, Kulturgesch. п 258). Von der Bilqîs, der Königin von Saba, heißt es bei Sale, ihre haarigen Eselsfüße seien ein Merkmal ihrer Jinnennatur gewesen; diese Jinnennatur hat der Prophet ausdrücklich hervorgehoben nach einer Notiz bei ad-Damîrî 1 250, in welcher er sagt. einer der Ahnen der Bilqîs sei ein Jinn gewesen (VAN VLOTEN, WZKM. VIII 65, Anm. 1). Wer denkt hier nicht an unsere Volksvorstellungen vom Pferdehufe des Teufels (vgl. Grimm, Deutsche Mythologie), der wieder mit den Empusen und Satyrn der klassischen Mythologie zusammenhängt? Wenn man nun den Fieberdämon glauben machen will, er habe einen Esel vor sich, so kann dies nach allem Beigebrachten nur den Sinn haben, er solle durch den vorgespiegelten Schein des Esels auf den Gedanken gebracht werden, es mit einem Dämon zu tun zu haben, über den ihm als seinesgleichen keine Macht verliehen sei. Jedoch dürfte bei der Betrachtung des Haibarer Fieberbrauchs noch ein besonderes Gewicht auf die direkte Wirkung des Eselsgeschreis zu legen sein. Die ,Fetischkraft des Wortes', die Goldziher in seinen Abhandlungen zur arab. Philologie i 28 ff. als in den Anschauungen der arabischen Beduinen von so großem Einflusse nachgewiesen hat, ist nicht etwa immer an artikulierte Worte gebunden. Schon die Gewohnheit abergläubischer Personen, im Finstern laut zu sprechen, zu singen oder überhaupt Lärm zu machen, deutet auf einen Glauben an die geisterbannende Kraft der Stimme an sich. In vermehrtem Sinne gilt das von bestimmten Tierlauten; ich erinnere hier nur an die Wirkung des Hahnenkrahts auf die Nachtgespenster in unserem deutschen Volksglauben. Eine solche unmittelbar wirkende Kraft muß man sich gewiß auch als dem Eselsgeschrei innewohnend vorstellen, um die Sage vom Fieber und dem Esel zu begreifen. Über die dämonische Natur des Esels bei verschiedenen Völkern ließe sich übrigens noch allerlei beibringen (man denke z. B. an des Apuleius goldenen Esel, an die vier ursprünglich sicher dämonischen Tiere - Esel, Hund, Katze und Hahn — in dem Grimm'schen Märchen von den Bremer Stadtmusikanten u. ä.), auf das einzugehen außerhalb des Rahmens dieser Notiz läge. R. GEYER.

## Die Quantität der Vokale im Khassi.

Von

#### P.W. Schmidt S.V. D.

In einer demnächst erscheinenden Arbeit, 'Grundzüge zu einer Lautlehre der Mon-Khmer-Sprachen', habe ich den Übelstand zu beklagen, daß bei zweien dieser Sprachen, dem Bahnar und dem Stieng, die Quantität der Vokale gar nicht oder doch nicht mit genügender Sicherheit festgestellt ist. Der Schaden, der sich daraus ergibt, wird nur zu einem kleineren Teil dadurch hintangehalten, daß von den beiden andern Sprachen dieser Familie, dem Mon und dem Khmer, bei denen die Quantitätsverhältnisse genügend sichergestellt sind, einige Folgerungen auch auf das Gebiet des Bahnar und des Stieng hinüber gezogen werden können.

Auch bei dem Khassi, das den Mon-Khmer-Sprachen so nahe steht, daß es fast zu ihnen gerechnet werden könnte, ist bis jetzt eine ähnliche Unsicherheit in den Quantitätsverhältnissen zu beklagen, wie sie bei Bahnar und Stieng vorliegt. Daß die Quantität der Vokale in den Erzeugnissen der allgemeinen Khassi-Literatur, die schon zu einem ziemlichen Umfang sich entwickelt hat, nicht bezeichnet wird, läßt sich schließlich noch rechtfertigen. Nicht zu entschuldigen ist es dagegen, daß in den Grammatiken und Wörterbüchern nicht mehr Sorgfalt auf einen Punkt verwendet worden ist, der bei einer im Grunde ihrer Struktur monosyllabischen Sprache schon aus rein praktischen Gründen von so großer Bedeutung ist. Daß ein Unterschied der Quantität bestehe, wird von allen Grammatiken und Wörterbüchern wohl hervorgehoben, aber eine konsequente und zuverlässige Bezeichnung derselben fehlt bis jetzt ebenso

bei allen. Vielfach fehlerhaft und jedenfalls nicht ausreichend ist die Quantitätsbezeichnung in Rev. W. Pryses ,An Introduction to the Khasia Language; comprising a grammar, selections for reading, and a vocabulary', Calcutta 1855. Fast ganz fehlt sie in Nissor Singhs Hints on the study of the Khasi Language and Khasi-English Dictionary', Shillong 1900.1 Dagegen hat sich der vorzügliche Kenner des Khassi, Rev. H. Roberts, in seinen vielfachen Arbeiten zwar anerkennenswerte Mühe gegeben, auch diese Seite des Khassi richtig darzustellen; aber bis zu einem vollen, klaren Erfolge ist er nicht durchgedrungen. Seine beste Leistung in diesem Punkte ist eigentümlicherweise nicht so sehr seine London 1892 erschienene ,Grammar of the Khassi Language', sondern der schon 1876 (Calcutta) erschienene ,Khassi Primer'. 2 Am wenigsten befriedigt aber sein ,Anglo-Khassi Dictionary', Calcutta 1875, woran die ,New and revised edition', Calcutta 1878, die ich vor mir habe, nicht viel geändert hat; abgesehen von den zahlreichen Druckfehlern bei den Konsonanten, auch des englischen Textes, herrscht in der Quantitätsbezeichnung solcher Widerspruch und solche Verwirrung, daß aus diesem Werke allein absolut keine Sicherheit gewonnen werden kann.3 Bedeutend besser steht es mit der 'Grammar of the Khassi Language'; doch zeigt sich auch hier noch solches Schwanken, daß aus ihr allein ebenfalls noch keine volle Klarheit zu erzielen ist. Sicherheit und Klarheit aber ergeben sich in völlig ausreichendem Maße aus dem "Khassi Primer".

In der Vorrede zum Part II desselben hebt Roberts die Wichtigkeit der Quantitätsbezeichnung hervor, weshalb er sich auch besondere

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Derselbe bietet indes S. 2 eine gute Bemerkung über den Zusammenhang des tönenden Dentalauslautes mit der Länge des Vokals.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Das in Europa nicht leicht erhältliche Werkehen wurde mir zugängig gemacht durch die Güte des verdienstvollen Vorstandes des Linguistic Survey of India, Herrn Dr. G. A. Grierson, der mir sein eigenes Exemplar zur Verfügung stellte, wofür, wie auch für die vielfache sonstige hülfsbereite Förderung meiner Studien ich auch an dieser Stelle ergebenen Dank abstatte.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ein großer, vielleicht der größte Teil dieser Verwirrung mag wohl auf Rechnung der (indischen) Setzer zu bringen sein: aber bei einer "tevised edition" hätte doch wohl die Korrektur etwas strenger durchgeführt werden können.

Mühe gegeben habe, dieselbe in dem ,Primer' genau und konsequent durchzuführen. Im Vertrauen auf diese Versicherung habe ich das dem 'Primer' angefügte Wörterverzeichnis einer genauen Untersuchung unterzogen. Die Evidenz, mit welcher die Quantitätsgesetze, die ich in der vorliegenden Arbeit darzulegen beabsichtige, aus diesem Material sich ergeben, ist allein schon eine hinreichende Gewähr für ihre Richtigkeit. Der Umstand, daß Roberts selbst von diesen Gesetzen keine Ahnung hatte, also bei der Feststellung der Quantität im einzelnen nicht von aprioristischen Gesichtspunkten beeinflußt wurde, kann diese Zuverlässigkeit nur erhöhen. Der Haupteinwand, der gegen sie erhoben werden könnte, ist der, daß das Material. auf welches diese Gesetze sich stützen, zu wenig umfangreich sei. Indes, nachdem wenigstens dieses Material in voller Klarheit von diesen Gesetzen sich beherrscht erwiesen hat, ist es nicht mehr schwer. zu finden, daß auch bei dem viel reicheren Material, welches die Grammar of the Khassi Language' in ihren zahlreichen Wort- und Satzbeispielen enthält, im wesentlichen ganz die gleichen Gesetze herrschen. Berücksichtigt man dann noch die äußeren Gründe, welche das Schwanken in dem 'Anglo-Khassi Dictionary' zu einem großen Teil mitbewirkt haben, so wird auch aus diesem Material keinerlei Gegeninstanz entnommen werden können, so daß, wie ich denke, sowohl innerlich wie äußerlich, positiv wie negativ die Richtigkeit der hier dargelegten Quantitätsgesetze in ihren wesentlichen Teilen hinreichend gewährleistet ist. Daß in Einzelheiten Verbesserungen möglich sind, bezweifle ich selbst nicht, und das ist gerade der Grund, weshalb ich, mit einer Arbeit über die Lautverhältnisse des Khassi überhaupt beschäftigt, diesen Teil der Arbeit schon jetzt veröffentliche: indem ich denselben schon jetzt der Kritik der Kenner des Khassi unterwerfe, will ich mir die Möglichkeit verschaffen, ihre Verbesserungs- und Ergänzungsvorschläge, für die ich sehr dankbar sein werde, in meiner umfassenderen Arbeit schon mit benutzen zu können.

Um eine allseitige Nachprüfung meiner Aufstellungen möglichst zu erleichtern, werde ich in jeder Abteilung zuerst die Ergebnisse der Untersuchung des 'Primer'-Materials (= P) vorlegen und dann die aus dem 'Dictionary'-Material (= D) sich dagegen erhebenden Schwierigkeiten behandeln. Die Besonderheiten des 'Grammar'-Materials (= G), die wenig zahlreich sind, werde ich am Schluß bei der Zusammenfassung des Ganzen vorführen und würdigen. Schließlich bemerke ich noch, daß solche Lehnwörter, wie duriáw Küste, śukor betrügen, minot fleißig u. ä., die schon durch ihre äußere Form ohneweiters verraten, daß sie nicht den Bildungsgesetzen des Khassi folgen, in diese Untersuchung nicht mit einbezogen worden sind, wohl dagegen solche, die durch ihr Äußeres allein ihre fremde Herkunft nicht sofort ankündigen, wie z. B. māp vergeben.

### 1. Der A-Vokal (a und $\bar{a}$ ).

§ 1 I. Bei tonlosem Explosiv- ([k], it, it, p) und h-Auslaut steht nur a. Hierfür liegen etwa 70 Belege vor.

Ausnahmen sind:  $b\bar{a}it$ , ärgerlich' hat die Nebenform  $b\bar{a}id$ , desgleichen ia- $s\bar{a}it$ , sich streiten' die Nebenform ia- $s\bar{a}id$ ;  $pr\bar{a}h$ , fallen' ist fehlerhafte Nebenform zu richtigem  $pr\bar{a}$  oder prah. Lehnwörter sind:  $sl\bar{a}k$  Blatt (=  $sl\bar{a}$ ) = Sanskr.  $\acute{s}al\bar{a}k\bar{a}$ ,  $\bar{a}p$  beschützen (vgl. Pali appamato),  $h\bar{a}p$  fallen = Pali  $h\bar{a}peti$ ,  $m\bar{a}p$  vergeben = Hindi  $mu'\bar{a}p$ ,  $l\bar{a}t$  = engl. Lord. Somit verbleiben als eigentliche Ausnahmen:  $\bar{a}p$ - $th\bar{a}p$  spähen,  $th\bar{a}p$  schlagen, werfen,  $\acute{s}\bar{a}p$  Siegel,  $n\bar{a}p$  Biene, Honig,  $sn\bar{a}p$  schweigend,  $\acute{y}\bar{a}h$  kalt.

§ 2 Bei tönendem Explosivauslaut (id, 3d, b) steht nur  $\bar{a}$ . Hierfür liegen etwa 18 Belege vor.

Ausnahmen sind: snaid ,fett', es hat aber die Nebenform snāid, wie raid Zwerg rāid; khad ,aufwischen' hat bei D die Form khat. Lehnwörter sind: raid ,Untertanen' = Pali raģģā, bad ,mit' vgl. Pali baddho ,gebunden', tad(a) ,bis' vgl. Pali tadāttā. Es bleiben also nur: khad ,zehn' (in Zusammensetzungen) und tad ,willig'.

§ 3 Bei vokalischem Auslaut steht nicht a sondern ā, ausgenommen bei einigen Formwörtern. Belege ungefähr 14.

<sup>1</sup> k-Auslaut fehlt eigentlich dem Khassi.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> it ist der Ersatz des tonlosen Palatalauslautes.

<sup>3</sup> id ist der Ersatz des tönenden Palatalauslautes.

Die Formwörter, bei denen a im Auslaut steht (Pronomina, Adverbien, Präpositionen, Konjunktionen), sind etwa: na ich, ka er, sie, es, ta jener, ba welcher, lypa schon, śiwa zuerst, da mit, na von, ia gegen, la seit, sa ungefähr, gegen, ha in, zu, la doch. Andere Ausnahmen finden sich nicht.

§ 4 Bei w-Auslaut steht nicht a, sondern ā. Belege etwa 12.
Ausnahmen: kaw-kaw und daw-daw lärmend; vgl. dazu S. 319.
§ 5 Bei ù-Auslaut steht nicht ā, sondern a. Belege etwa 24.

Ausnahmen keine.

II. Zu § 1 bringt D ungefähr 80 neue Bestätigungen und nur zwei Abweichungen: ranāp, schief' und bytāh, kommandieren' (=  $byt-th\bar{a}h$  sagen, lehren), welch letzteres aber die richtige Nebenform bytah hat.

Zu § 2 liegen bei D ungefähr 20 neue Bestätigungen vor und nur folgende Abweichungen: khyrwad Biegung (vgl. kyrwād flechten), wad eben = wat, kren blab-blab schwätzen (vgl. einerseits kren tylāb-tylāb schwätzen und ģem-kyrblap schlampig), śew-kad Rahmen, 'rad-² bah kräftig, kynrad Gemahl, Herr, tynnad schön.

Zu § 3 liefert D ungefähr 22 neue Belege, aber hier doch auch zahlreichere Ausnahmen, die sich indes teilweise als Lehnwörter, teilweise als unrichtige Nebenformen zu ā- oder ah-Auslaut herausstellen. Lehnwörter sind: tyika Münze = Bengali taka, bynta Anteil = Hindi bynta, gynta Honig = Hindi ghynta, gadda Esel = Beng. Hind. gadha, masla Würze = Hind. mosla. Nebenformen zu ā- oder ah-Auslaut:  $\acute{g}aka$  stoßen (vgl. kah werfen), ryia Kohle = ryiah, pyrta rufen (vgl. bytah kommandieren), byta waschen = byttah, kyta kauen =  $kth\bar{a}$ ,  $kth\bar{a}h$ , lyiba durch(bohren) = lyibah, kynsa traurig = sah leiden, pra fallen =  $pr\bar{a}$ . Es verbleiben aber doch noch immer ungefähr 30 durchaus abweichende Beispiele.

Zu § 4 liegen etwa 12 neue Bestätigungen vor und nur die folgenden Abweichungen: khlaw graben, herausziehen (vgl. lāw wegnehmen), ģilaw-nuid verschlingen, khaw-rew schollig, saw-don rund.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Im weiteren Sinne verstanden.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ist 'rad hier nicht identisch mit mrād ,Tier'?

Zu § 5 liefert D etwa 25 neue Belege ohne eine einzige Abweichung.

III. Besonders wenn man P und D zusammenfaßt, so tritt deutlich das folgende Gesetz hervor: Es findet vielfach ein Wechsel statt zwischen  $\bar{a}$ - (fälschlich a-) und ah- (fälschlich  $\bar{a}h$ -) Auslaut:

kyrkhā ausspeien = kyrkhah(ryna) Kohle = ryinahpyrýā schmecken = pyrýah(byta) waschen = byttah(pyrta) rufen  $= bytah (byt\bar{a}h, bytth\bar{a}h)$  $kth\bar{a}$  (kyta) kauen  $=(kth\bar{a}h)$  $(ly\dot{n}ba)$  durchdringen  $= ly\dot{n}bah$  $b\bar{a}$  tragen = bah $b\bar{a}$  tasten, suchen = tybah(kynśa) traurig : śah leiden  $pr\bar{a}$  (pra) fallen  $= (pr\bar{a}h).$ 

## 2. Der I-Vokal (i und $\bar{\imath}$ ).

§ 7 Bei tonlosem Explosiv- und h-Auslaut steht nur i. Hierfür liegen 19 Belege vor.

Die Abweichungen sind hier zahlreicher, ich vermute, daß das zurückzuführen ist auf deren Herkunft von Stämmen mit ursprünglichem ja, das dann zu ia, ie und dann zu langem I-Laut (i) sich entwickelte, der eben wegen dieser Entstehung aus einer Kontraktion seine Länge auch bei tonlosem Explosiv- und bei h-Auslaut zunächst noch beizubehalten sucht. Positiv nachweisen läßt sich das in folgenden Fällen: it suchen, forschen (vgl. Mon nat sehen [=njat]), s it kneifen (vgl. Khmer iet eng, gepreßt), lit abdecken hat schon bei Khassi selbst die Nebenform lied und erscheint bei D in der richtigen Form lid, ebenso ist zu tit schlagen auch die Nebenform tit vorhanden (vgl. auch lyntid ,to batter [rain]), zu ih sehen erscheint bei D teilweise ih, Nissor Singh will es i geschrieben haben (vgl. unten § 12; vgl. auch byr ieh kurzsichtig), zu khih , to shake, to

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. S. 304, a. a. O. S. 4.

move, to shave vgl. kyniah ,to polish, zu  $l\bar{\iota}h$  ,weiß vgl. Mon lajah ,hell, scheinend, zu  $sn\bar{\iota}h$  ,Fell vgl. siah ,ein Fell abziehen;  $kt\bar{\iota}h$  ,Morast hat die besseren Nebenformen  $lat\bar{\iota}$  und latih (allerdings auch  $lat\bar{\iota}h$ , s. § 12) ,morastig, wie  $\hat{\jmath}h\bar{\iota}h$  ,feucht die bessere Nebenform  $\hat{\jmath}h\bar{\iota}$  und  $ks\bar{\iota}h$  ,Otter bei D die Nebenform ksi hat, die auf richtiges  $ks\bar{\iota}$  oder ksih schließen läßt. Ohne jede Erklärung bleiben noch:  $s\bar{\iota}t$  gegenwärtig,  $d\bar{\iota}h$ - $s\bar{\iota}t$  Strauch,  $l\bar{\iota}t$  spalten, schärfen,  $th\bar{\iota}p$  ,ascent, up hill,  $s\bar{\iota}p$  anschwellen,  $l\bar{\iota}h$ ! o Freund!,  $khl\bar{\iota}h$  Kopf.

§ 8 Bei tönendem Explosivauslaut steht nur ī. Hierfür sind drei Belege vorhanden, keine Abweichungen.

Bei vokalischem Auslaut steht nicht i, sondern  $\bar{\imath}$ , ausgenommen bei einigen Formwörtern. Belege dafür 12, Abweichungen keine. Die Formwörter, die auf i auslauten, sind mit Ausnahme von  $\delta i$ , eins' sämtlich von der einen Form des neutralen oder diminutiven Artikels, bzw. Personalpronomens i abzuleiten, die im Wār-Dialekt ja auch Pluralfunktion ausübt:  $\dot{n}i$  wir =  $\dot{n}a$  ich + i, phi ihr = pha du (fem.) + i, ki sie (Plur.) = ka sie (Sing. fem.) + i.

§ 10 Ob bei w-Auslaut nur ī und nicht auch i steht, bleibt zweifelhaft. Von ersterem sind 10 Fälle vorhanden, von letzterem 7, nämlich: siw-siw ,smarting', jiw ,ever, accostumed', briw Mensch, hinriw sechs, riw klingeln, tönen, sliw anzünden. Vielleicht ist die Sachlage so, daß w ein wirkliches, ursprüngliches w (oder iw) darstellt, während iw auf ursprüngliches au (ou, ao, äu) zurückgeht. Die Entsprechungen mit den Mon-Khmer-Sprachen legen besonders das letztere nahe; ich finde folgende Beispiele, wenn ich die betreffenden Fälle von iw bei D gleich hier mit aufzähle: siw-siw ,smarting', Khmer sau Schmerz; syrniw Schatten, Stieng gönou dunkel, Bahnar tönö schwarze Farbe; pyrtiw Ausgang, Bahnar tu Quelle eines Flusses; pyrthiw rösten, Mon  $kt\bar{a}u$  heiß = Khmer  $kt\bar{a}u$  = Bahnar  $t\check{o}$ ; riw tönen, Bahnar krao rufen, Mon bru tönen, kamrāu rufen; hinriw sechs = Mon trāu, Bahnar tödrou, Stieng prau. Gegen diese Annahme scheint aber zu sprechen, daß zweimal bei P<sup>1</sup> auch īw einem au bei den

 $<sup>^{1}</sup>$ D hat in diesen beiden Fällen iw, G schreibt das zweite Beispiel einmal  $ks\bar{s}w$ , einmal  $ks\bar{s}w$ .

Mon-Khmer-Sprachen entspricht: kyntīw aufstehen, Mon datāu stehen, Khmer sāṭāu gerade; ksīw Enkel — Mon ćāu, Bahnar śäu, Stieng säu.

§ 11 Gleichfalls zweifelhaft ist es, ob bei n-Auslaut nur i oder nicht auch ī stehe. Für ersteres liegen etwa 14 Fälle vor, für letzteres etwa 12. Möglich, daß auch hier īn auf früheres jan, ian, ien zurückgeht, doch kann ich in keinem Falle einen positiven Beweis dafür beibringen.

II. Zu § 7 bringt D ungefähr 40 neue Belege und eigentlich nur eine Abweichung:  $w\bar{\imath}h$  Erdwurm. Einige andere Fälle lassen sich als unkorrekte Nebenformen zu besseren, auch vorhandenen Formen nachweisen:  $t\bar{\imath}h$  graben = tih,  $st\bar{\imath}h$  runzeln =  $st\bar{\imath}$ , bzw. stih,  $lat\bar{\imath}h$  schmutzig =  $lat\bar{\imath}$ , latih, s. § 12.

Zu § 8 sind zwei Bestätigungen vorhanden, dagegen vier Abweichungen: krib cricket, tid Pilz, toh-tid Achselhöhle, khymih-ýillib, to smirk' (vgl. aber khyllip, to nictate').

Zu § 9 liegen sieben Bestätigungen vor, aber eine auf den ersten Blick viel zahlreichere Gruppe von Abweichungen. Eine Anzahl derselben sind indes Lehnwörter: byndi binden = Beng. bandi karan, śabi Schlüssel — Beng.  $\hat{cabi}$ , śini Zucker — Beng.  $\hat{cini}$ . Mehr noch sind unrichtige Nebenformen von besseren, auch vorhandenen Formen auf ī oder ih: kynģi hüpfen = kynģih, syrti Feile = syrtih, syrti bebauen (vgl. tih graben), ýirmi Schlingpflanze (vgl. mih wachsen). lali lose sein (vgl. pli und plie aufrollen), ksi Otter = ksih (recte ksih), ýersi kitzeln (vgl. sih ,to stick'); zu ia-rynti übereinstimmen vgl. ryntiw arrangieren, zu lynti Allee, ryntiw ,bow'; zu lynki. lynkhi trocken vgl. die Entsprechungen in den Mon-Khmer-Sprachen: Mon kah, Khmer khaḥ, khāḥ, Bahnar kho, Stieng köh, khö, khöh. welche zeigen, welche Schwierigkeit dieser Stamm auch dort bereitet hat. So bleiben als Abweichungen ohne irgendeine Erklärung nur: thi Süden, mynthi trocken, ironisch, sydi Axt, biśni verachtend. sni lauern, byrni Sack, kymi Neffe, kymi Mutter, rynsi ,baked rice'. kynsi heiratsfähig, kylli fragen, ýili glatt, tylli ganz, śiri greinen.

<sup>1</sup> G hat hier thi.

Bezüglich des § 10 bringt D nur drei Beispiele mit  $\bar{\imath}w$ , dagegen 16 mit iw.

Dagegen tritt D bei § 11 nur mit einer Form für  $i\dot{n}$ , aber mit etwa 16 für  $i\dot{n}$  ein.

§ 12 III. Besonders bei Zusammenfassung von P und D tritt hervor: Es besteht vielfach ein Wechsel zwischen ī- (fälschlich i-) und ih- (fälschlich īh-) Auslaut:

 $kh\bar{\imath}$  schaben, rasieren = khih(kynýi) hüpfen == kynáih áhī feucht  $= (\acute{q}h\bar{\iota}h)$ (syrti) Feile == syrtih (syrti) bebauen : tih graben stī runzeln  $= stih (st\bar{\iota}h)$  $syd\bar{\imath}$  backen = sydih(ģirmi) Schlingpflanze: mih wachsen, emporsteigen (ksi) Otter  $=(ks\bar{\imath}h)$ (ýersi) kitzeln : sih ,to insert, to stick' ī sehen  $=ih (\bar{\imath}h)$ lati schmutzig = latih (latih).

- 3. Der U-Vokal (u und  $\bar{u}$ ).
- § 13 I. Vor tonlosem Explosiv- und h-Auslaut steht nur u. Belege dafür etwa 25.

Abweichungen sind folgende Lehnwörter:  $\bar{u}t$  Kamel = Beng.  $\bar{u}t$ ,  $th\bar{u}p$  Haufe = Pali  $th\bar{u}po$ . In mehreren anderen Fällen liegt wahrscheinlich Entstehen des  $\bar{u}$  aus ursprünglichem wa vor, das sich über ua, uo zu  $\bar{u}$  entwickelt und auf Grund dieser Entstehung auch bei

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In vielen Fällen wandelt sich allerdings, wie bei Bahnar so auch bei Khassi, wa in ja um, und macht dann die Entwickelung desselben über ia, ie zu  $\bar{\imath}$  mit. Das deutlichste Beispiel dafür ist liat Abortus = Mon  $l\bar{\imath}t$ , Khmer  $ral\bar{\imath}t$ , Stieng  $r\bar{\imath}t$  Auch kyndiat, klein', das auch bei Khassi als kyndit erscheint, ist ein gutes Beispiel, da es auf  $duo\acute{\epsilon}$  zurückgeht (auslautendes  $\acute{\epsilon}$  wird nach ia bei Khassi nicht wie sonst zu it, sondern zu it) und mit  $d\bar{\imath}it$  (s. weiter im Text) identisch ist. Daß aber auch it0 au it1 und it2 dafür ist ein deutlicher Beleg it3 it4 Sohn = Mon, Bahnar, Stieng it6 it8 wird, dafür ist ein deutlicher Beleg it8 it8 it9 it

tonlosem Auslaut lang zu bleiben bestrebt ist. Ein direkter Nachweis dafür ist möglich bei  $d\bar{u}it$ , klein', das mit den gleichbedeutenden Formen bei Mon  $d\bar{v}t$  und Khmer  $t\bar{u}\acute{v}$  auf einen Stamm  $wa\acute{v}$  zurückgeht, der in Mon swat, klein' noch vorhanden ist. Zu  $p\bar{u}it$ , to lance, to castrate' ist vielleicht zu vergleichen Khmer und Stieng  $w\bar{u}t$ , welches "stoßen, schlagen' und "lancieren" bedeutet. Außerdem sind noch vorhanden  $m\bar{v}t$  "schnitzeln' und  $k\bar{u}p$  "ein Vogel';  $r\bar{u}h$  "Käfig' hat die besseren Nebenformen  $r\bar{u}$  und ruh, s. § 18.

§ 14 Bei tönendem Explosivauslaut steht nur ū. Belege dafür etwa 25.

Die einzige Abweichung dud "Milch" ist Hindustani-Lehnwort.

§ 15 Bei vokalischem Auslaut steht nicht u, sondern  $\bar{u}$ , ausgenommen in dem Formwort u, er'. Belege 3.

śu "allein" hat auch die Nebenform śuh.

- § 16 w-Auslaut fehlt bei u und  $\bar{u}$  vollständig, wie j-Auslaut bei i und  $\bar{\imath}$ .
- § 17 Bei  $\dot{n}$ -Auslaut steht nicht  $\bar{u}$ , sondern u. Belege ungefähr 16, Ausnahmen keine.

II. Zu § 13 bringt D ungefähr 30 neue Belege und nur die folgenden beiden eigentlichen Ausnahmen:  $kyrkh\bar{u}it$ , at odds',  $t\bar{u}p$  Kanone. Denn  $s\bar{u}p$ , großer Korb' ist Lehnwort = Sanskrit  $\hat{s}urpo$ ,  $k\bar{u}h$ , Kropf' unrichtige Nebenform zu richtigem, auch vorkommenden  $k\bar{u}$  und kuh, wie  $byrth\bar{u}h$ , grau' zu byrthuh und  $kynth\bar{u}p$ , umarmen' zu kyntup.

Zu § 14 liegen ungefähr 10 neue Bestätigungen vor. Die Abweichungen sind: khluid verbrühen, rösten, phalub hauen, die eigentümliche Form sawa blup(!)-blub(!) glucksen (vom Wasser); zu kyndub ,to imbosom' vgl. kydup ,to nestle'.

Zu § 15 sind acht neue Belege vorhanden, und eigentlich keine Abweichungen, denn pyddu, morsch' geht auf den Stamm duh zurück, thymu, bezeichnen' hat die Nebenform thymuh.

Zu  $\S$  17 liefert D ungefähr 13 Bestätigungen und keine Abweichungen.

§ 18 III. Auch hier wieder tritt besonders bei Zusammen-

fassung von M und D ein Wechsel zwischen  $\bar{u}$ - (fälschlich u-) und uh- (fälschlich  $\bar{u}h$ -) Auslaut hervor:

 $kh\bar{u}$  Kropf = khuh  $kyrkh\bar{u}$  stoßen  $= ty\hat{n}khuh$  $kynt\bar{u}$  (kyntu) antreiben = kyntuh

(pyddu) morseh : duh verfaulen

 $kyp\bar{u}$  Brod = kypuh $r\bar{u}$  (ru) Käfig = ruh  $(r\bar{u}h)$ 

 $(\hat{su})$  nur  $=\hat{suh}$ 

 $\pm \bar{u}$  away, off  $\pm \hat{u}h$  , to desist

 $h\bar{u}$  Meerschwein = huh(thymu) bezeichnen = thymuh.

### 4. Der E-Vokal.1

§ 19 Bei r-Auslaut kommt nur  $\bar{e}$  vor. Belege etwa 14 bei P und etwa 11 bei D.

Die Abweichungen haben fast alle die Schreibweise èr, die nach Roberts eine besondere Kürze bezeichnen soll. Ich vermute, daß es eigentlich aus ar hervorgegangene ür-Auslaute sind, da manche von ihnen ar-Auslautformen zur Seite haben: zu iap-tèr ,to fall prostrate' vgl. lytar ,to prostrate' (vgl. übrigens auch iap-tēr fallen, lyntēr Länge), hèr-hèr angenehm = har-har, zu tèr-tèr ,to alternate in order' vgl. tar ,forked', zu wèr-wèr ,by faint rumour' vgl. wir ,to scatter, to disperse'. Es bleiben noch pèr-pèr ,as snow', mèr-mèr ,saphron-like', phah-der breit, weit.

§ 20 Bei tonlosem Explosiv- und bei h-Auslaut steht nur e, nicht ē. Belege bei P etwa 55, bei D außerdem 39.

Abweichung ist einzig bei P theh ausgießen, wofür D auch thew hat.

§ 21 Der tönende Explosivauslaut ist weder bei e noch bei  $\bar{e}$  vorhanden, ebenso fehlt  $\bar{e}$  überhaupt bei anderem als r-Auslaut.

Weil die Verhältnisse hier einfacher liegen, behandle ich P und D zusammen, im einzelnen sie jedoch auseinanderhaltend.

Abweichungen von der ersten Regel sind die drei Formen: phred ,slaked', thred ,slap', bred ,to ejaculate, to cast away', die wohl auf einen gemeinsamen Stamm red zurückgehen. Abweichungen von der zweiten Regel sind: pēn neidisch, ärgerlich, eifersüchtig und ēm nicht, nein.

Bei vokalischem Auslaut steht nicht e, als nur bei einigen Formwörtern. Aber auch ē-Auslaut ist nicht vorhanden. Die auf e auslautenden Formwörter sind: se vielleicht (vgl. seh ,indeed'), de auch, ne dieser, me du, lade selbst, re auch, te dann auch, (ba)be beinahe. Außerdem sind noch vorhanden: mane verehren, welches Bengali-Lehnwort (= mānā) ist, pynthame blenden (vgl. meh glühen, flammen), lape ,to daub' (vgl. pah ,to coax, to flatter'), duh-le einen Vertrag brechen.

Als einzige auf  $\bar{e}$  auslautende Form finde ich  $ad\bar{e}$  ,zufällig'. G schreibt auch me ,du' ständig =  $m\bar{e}$ .

Zusammenfassend läßt sich also das Gesetz aufstellen: Der E-Vokal ist wesentlich ein ausschließlich kurzer Vokal; er ist lang nur bei r-Auslaut, wo dann e ausgeschlossen ist. Deshalb sind auch tönende Explosivauslaute bei ihm ausgeschlossen. Ferner stimmt dazu auch die Tatsache, daß hier ein Wechsel von ē- und eh-Auslaut nicht zu bemerken ist.

### 5. Der O-Vokal.

§ 24 I. Bei tonlosem Explosiv- und bei h-Auslaut steht nur o, nicht ō. Belege ungefähr 55.

Abweichungen sind nur:  $\bar{o}h$ , to cut', wozu D aber kyr'oh, to notch' hat,  $l'\bar{o}h$ , cloud' (vgl. aber l'oh rauchen).

§ 25 Der tönende Explosivauslaut fehlt bei  $\bar{o}$  wie bei o vollständig, desgleichen auch Nasal-, j- und w-Auslaut bei  $\bar{o}$ .

Abweichungen von der ersten Regel sind nur haoid (hoid) "ja" und dob-dob "loosely" (vgl. kydup "to nestle" [kyndub "to imbosom"]). Abweichungen von der zweiten Regel:  $khr\bar{o}n$  "frost bitten";  $m\bar{o}n$  "wünschen" ist Bengali-Lehnwort — man.

§ 26 Bei vokalischem Auslaut steht nicht o, außer in einigen Formwörtern; aber auch ō scheint ausgeschlossen.

Die auf o auslautenden Formwörter sind: to jener, no irgendeiner, wer? (quis). Die wenigen auf  $\bar{o}$  auslautenden Beispiele sind:  $m\bar{o}$  ,is it not?', ai- $h\bar{o}$  ,give will you?';  $r\bar{o}$  ,Quecksilber' hat die Nebenform roh = Sanskrit rasa,  $par\bar{o}$  Taube = Sanskrit  $p\bar{a}r\bar{a}pata$ , G hat dafür paro.

§ 27 Es bleibt zweifelhaft, ob  $\bar{o}$  bei r-Auslaut statthaft ist. Es finden sich ungefähr 11 Fälle mit or- und vier Fälle mit  $\bar{o}r$ -Auslaut; die letzteren sind:  $\bar{o}r$  spalten,  $k\bar{o}r$  wertvoll,  $\bar{s}k\bar{o}r$  Ohr,  $l\bar{o}r$  Oberfläche.

II. Zu  $\S$  24 bringt D ungefähr 30 neue Belege und nur die eine Abweichung: krot Walnuß.

Zu dem ersten Teil des § 25 sind folgende Abweichungen vorhanden: lakoid verdorben, kynphod, vainly, dress'; dod, verwerfen' hat die richtige Nebenform  $d\bar{u}d$ , wie kyndob, über' die richtige Nebenform  $kynd\bar{u}b$ . Zum zweiten Teil liegt nur die eine Abweichung  $sin\bar{o}id$ , crib' vor;  $kyn\bar{o}i$ , to hush' hat die Nebenform kynoi, to lull'.

Zum ersten Teil des § 26 liegt die eine Abweichung tyrso, Senf' vor; zu rai-kho, thin, meagre' ist wohl zu vergleichen dykhoh (dykoh) "Krüppel', zu soh-tynkho, to hitch' pynkhoh, to fold, to bend'. Zum zweiten Teil findet sich ebenfalls nur eine Abweichung:  $lynh\bar{o}$ , pit (under the occiput)';  $synkhr\bar{o}$ , to pur' hat seine Entstehung in dem gleichbedeutenden pah khrok-khrok.

Nach D's Material ist in noch höherem Grade zweifelhaft, ob bei r-Auslaut  $\bar{o}$  stehen kann: es finden sich etwa 30 Beispiele von or- und nur zwei mit  $\bar{o}r$ -Auslaut. Die letzteren sind: snep- $k\bar{o}r$  Kokosnuß,  $i\bar{o}r$  Schnee.

§ 28 Die Zusammenfassung ergibt mit aller Deutlichkeit das Bestehen des Gesetzes: Der O-Vokal ist in noch höherem Grade als der E-Vokal ein ausschließlich kurzer Vokal; höchstens daß ō bei r-Auslaut zulässig ist. Auch bei O-Vokal ist aus diesem Grunde tönender Explosivauslaut ausgeschlossen, und es findet auch kein Wechsel zwischen ō- und oh-Auslaut statt.

### 6. Die Doppelvokale ia, ie, iu, io.

Bei diesen Vokalen bin ich in der ungünstigen Lage, daß ich von dem bedeutendsten, ia, dann auch von iu und io bei P kein Material vorfinde, da Roberts im zweiten Teil seines "Primer", den ich allein in meine Hände bekommen, keine diesbezüglichen Formen bringt. Ich kann mich also hier nur auf D stützen. Der bedeutend geringeren Zuverlässigkeit desselben will ich aber doch in etwas zu Hilfe kommen, indem ich gleich hier das gesamte ia-Material von G mitbehandle. Da G in allen sonstigen wesentlichen Punkten mit P übereinstimmt, ist nicht vorauszusetzen, daß er allein hier abweichen sollte. Endlich gibt auch die fast vollkommene Übereinstimmung, welche G hier auch mit D aufweist, dem Endresultate genügende Sicherheit.

S 29 Dieses Endresultat besteht nun in der Tatsache, daß nicht nur bei ie und io, sondern auch bei ia und iu der letzte Vokal stets kurz ist. Der Belege dafür sind weit über 100.

Abweichungen weist nur G auf in den Wörtern:  $ki\bar{a}w$  Großmutter und  $lyni\bar{a}r$ , to weep'. Im ersteren Falle erklärt es sich aus dem engen Zusammenhange mit  $i\bar{a}w$ , alt'. In Formen wie letzteren aber ist i noch vollständiger Halbkonsonant (= j), nicht Vokal, Formen dieser Art sind also auch eigentlich zu schreiben:  $j\bar{a}w$ , alt',  $j\bar{a}r$ , breit',  $j\bar{a}m$ , weinen', und sind demnach als Formen mit A-Vokal bei j-Anlaut zu behandeln. Eine andere Abweichung bei G ist  $mi\bar{a}w$ , Katze', wohl wegen der Onomatopoesis. Dagegen bringt P hier eine Abweichung, bei der zugleich auch konsequenterweise der tönende Auslaut erscheint:  $ni\bar{a}d$ , to wipe, to sweep, to clean, to brush'; ich weiß aber nicht, ob diese Form nicht identisch ist mit dem auch bei P vorhandenen niat, to remove, to snatch or force away'.

§ 30 Im Zusammenhang mit dieser Tatsache steht es auch, daß bei ia keine tönenden Explosivauslaute erscheinen. Bei G finde ich gar keine, D hat nur die zwei: kiad Ale, Wein, siad tanzen, das aber die regelrechte Nebenform sād hat; dazu kommt dann noch die vorhin besprochene Form niād bei P.

§ 31 Dagegen erscheinen eine ganze Anzahl tönender Explosiv-, ausschließlich d-Auslaute bei ie. Dieselben haben vielfach Nebenformen entweder mit iet- oder id- (fälschlich it-) Auslauten: tied schlagen = tiet  $(t\bar{\imath}t)$ ; thied Ader = thiet, thied; thied kaufen = thiet, pied spalten =  $p\bar{\imath}d$ , lied ablösen =  $l\bar{\imath}d$  ( $l\bar{\imath}t$ ), thyllied Zunge =  $(thyll\bar{\imath}t)$ , purthied Wurzel fassen, lymied-lymied sehr, smied verdreht. Hiermit stimmt einigermaßen überein, daß der (tonlose) Palatal-Explosivlaut, der bei ia mit Ausnahme einer Form: phartyrniait ,dishevelled' fehlt, bei ie etwas zahlreicher erscheint: sieit Art Bambus, śieit spritzen, bieit närrisch, ieit lieben, mieit Nacht.

§ 32 Der vokalische Auslaut auf *ia* ist mit etwa 50 Fällen vertreten, der auf *ie* mit etwa sechs, *iu* und *io* erscheinen nicht im Auslaut. Von den *ia*-Auslauten haben folgende eine Nebenform mit *iah*-Auslaut:

nia to glut = niah (nioh) to satiate
l'ēr-kyrtia gust = 'lap-kyrtiah latter-rain
byrtia Lohndiener = byrtiah
padia geschwätzig = padiah
ūm-bia saliva : biah to spit
kybia claw : kybiah to grasp
kwia-kwia softling : kwiah-kwiah weakly
soh-śia rasp-berry : śiah thorn.

Es ist nötig, auf die Entwickelung dieser Doppelvokale etwas einzugehen. Wie schon oben § 7 angedeutet, ist ia hervorgegangen aus ja, ebenso ie aus je, iu aus ju, io aus jo; indes kann bei den Beziehungen, die o im Khassi sowohl zu a als zu iu hat, io auch eine Weiterentwickelung aus ja sein, welches andererseits auch zu ie sich entwickeln kann durch den Einfluß des anlautenden j auf a. In der zu Beginn dieser Abhandlung erwähnten größeren Arbeit über die Mon-Khmer-Sprachen habe ich die analoge Entstehung des ie-(iä-, iö-) Vokals bei Khmer, Bahnar, Stieng (Mon) aus ursprünglichem ja eingehend dargelegt. In der in Angriff genommenen umfangreicheren Arbeit über das Khassi werde ich den gleichen Nachweis auch für dieses erbringen, für jetzt werden einige Beispiele genügen:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ebenso fehlt auch j- (i-) Auslaut.

```
\begin{array}{lll} \textit{\textit{ghia}} (\textit{\textit{gia}}, \text{ursprüngl.} \textit{\textit{giai}}^1) \, \text{krank} &=& \, \text{Mon} \, \, \textit{\textit{jai}} \\ \textit{\textit{diañ}} \, \text{links} &=& \, \text{Stieng} \, \textit{\textit{giñ}} \, (= \textit{\textit{gieñ}} = \textit{\textit{gjeñ}}, \textit{\textit{gjañ}}) \\ \textit{\textit{niah}} \, \text{ wegtreiben} &=& \, \text{Bahnar} \, \textit{\textit{hañaih}} \, (= \textit{\textit{hanjaih}}) \\ \textit{\textit{piar}} \, \text{ ausbreiten} && \, \\ \textit{\textit{kiar}} \, \text{ ausbreiten} && \, \\ \textit{\textit{Khassi}} \, \textit{\textit{jar}} \, \text{ ausbreiten} \\ \textit{\textit{Stieng}} \, \textit{\textit{yar}} \, \text{ausbreiten}^2 \\ \textit{\textit{Stieng}} \, \textit{\textit{yar}} \, (= \textit{\textit{gjur}}) \\ \textit{\textit{Stieng}} \, \textit{\textit{yar}} \, (= \textit{\textit{gjur}}) \\ \text{\textit{Stieng}} \, \textit{\textit{yar}} \, (= \textit{\textit{gjur}}) \end{array}
```

Wenn also ia, ie, iu, io auf die respektiven Vokale a, e, u, o zurückgehen, so wäre zunächst zu erwarten, daß die ersteren einfach die Quantitätsgesetze der letzteren befolgten. Wenn das nun nicht der Fall ist, dann muß die Verbindung mit i diese Änderung herbeigeführt haben. Diese liegt in der Tat darin, daß schon in der Verbindung ia, mehr noch bei ie, io und iu der Ton sich auf i zurückzieht, welches dadurch lang wird, was dann die stete Enttonung und Kürzung des a, (e), u, (o) zur weiteren Folge hat, wenn diese nach anderen Gesetzen auch lang gewesen wären. So erkläre ich mir insbesondere die vokalischen Auslaute auf ia. Die Verkürzung des a mußte dann auch in den ursprünglich auf tönende Explosiven auslautenden Formen die Verwandlung der tönenden in tonlose herbeiführen. Das wird die Ursache sein, weshalb bei ia der tönende Explosivauslaut fehlt. Unerklärlich scheint es aber zunächst, daß dann bei ie so viele tönende Auslaute auftreten, wo doch e allein schon dieselben ausschließt. Ich glaube aber das Richtige zu treffen, wenn ich annehme, daß der Vokal ie, bei welchem der erste Teil -i in

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. Anm. 1, S. 317.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Der Übergang von ja, ia zu ie, i vollzieht sich wie in den Mon-Khmer-Sprachen so auch im Khassi weiter zu e, s.: Khassi rr Wind = Khmer khjal, Bahnar khial, Stieng  $\acute{e}al$  (entstanden aus kjal), Mon  $kj\bar{a}$  (auslautendes l bei Mon fällt ab mit Ersatzdehnung des Vokals); auslautendes l wird bei Khassi zu r (s.  $y\bar{a}r$  Netz = Sanskrit  $\acute{g}ala$ , Mon  $\acute{g}\bar{a}$ , Bahnar  $\acute{p}al$ ).

der Aussprache besonders gedehnt ist und -e fast ganz verschwindet,  $^1$  vielfach nicht mehr als der Doppelvokal  $\bar{\imath} + e$ , sondern als (entstehender) einfacher  $\bar{\imath}$ -Vokal empfunden wird, nach welchem dann regelrecht tönender Auslaut erfolgen muß. Dafür sprechen ja auch die zahlreichen Nebenformen auf  $\bar{\imath}d$ . Daß aber doch noch ein Schwanken besteht, zeigen die andern Nebenformen auf iet, die dann die unrichtige Entwickelung zu  $\bar{\imath}t$  zur Folge haben.

### 7. Das in Roberts ,Grammar' vorliegende Material (= G).

Wie schon hervorgehoben, stimmt die weit überwiegende Menge der bei G sich findenden Formen mit den im vorstehenden dargelegten Gesetzen überein. Im folgenden sollen nur die wenigen Abweichungen angeführt werden, soweit das noch nicht geschehen ist.

Zu § 1 liegt als neue Abweichung vor:  $sl\bar{a}p$  Regen. Dagegen ist  $i\bar{a}p$ , sterben' ein wahres Schmerzenskind von Vernachlässigung: einige 20mal ist es  $=i\bar{a}p$ , einige 15mal =iap. Ebenfalls wechselt prah, fallen' mit  $pr\bar{a}h$ . Zu § 2 ist der vielfache Wechsel von  $i\bar{a}id$  und iaid, gehen' zu erwähnen; ähnlich bei § 3 der Wechsel von  $kyp\bar{a}$ , Vater' und kypa; bei § 4 der Wechsel von  $ks\bar{a}w$  und ksaw oft,  $k\bar{a}w$  und kaw lärmend (einmal  $d\bar{a}w$  lärmend),  $s\bar{a}w$  und saw rot, saw und saw vot, saw vot, saw vot, saw vot, saw vot, saw

§ 7:  $sn\bar{\iota}h$  Gift,  $\bar{\iota}t$  Ziegelstein;  $^2$   $kh\bar{\iota}h$  , bewegen wechselt mit khih,  $r\bar{\iota}t$  , niedrig mit rit,  $khl\bar{\iota}h$  , Kopf mit khlih; § 9: bydi , score; § 10: Wechsel zwischen  $ks\bar{\iota}w$  und ksiw.

§ 13:  $k\bar{u}p$  Kleid,  $pr\bar{u}h$  Elle, Wechsel zwischen  $\bar{\imath}h$ -th $\bar{u}h$  und  $\bar{\imath}h$ -thuh kennen,  $nad\bar{u}h$  und naduh seit.

§ 19: Wechsel zwischen  $h\bar{e}r$  und her fliegen; § 22: le aber,  $t\bar{e}$  aber, dann.

§ 24: *ģirhōh* Husten; § 25: *ģakoid* Frosch; § 27: *lor* Ober-fläche; § 28: Wechsel zwischen *roi* und *rōi* zunehmen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>, ie...e like the e muet in Fr(ench), having a short guttural sound after the i. ROBERTS, Grammar', p. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> D hat it, vgl. Pali itthakā.

### 8. Zusammenfassung.

Von grundlegender Bedeutung ist für das Khassi die Unterscheidung zwischen den drei Hauptvokalen a, i, u und den Nebenvokalen e, o. Neben diesen beiden Gruppen nehmen die zusammengesetzten Vokale ia, ie, iu, io eine besondere Stellung ein, deren Eigentümlichkeiten schon in Abschnitt 6 zur Genüge dargelegt sind, weshalb sie bei der folgenden Zusammenfassung beiseite gelassen werden.

- § 33 Die Hauptvokale A, I, U kommen kurz (a, i, u) und lang  $(\bar{a}, \bar{\imath}, \bar{u})$  vor, die Nebenvokale E, O nur kurz (e, o), ausgenommen  $\bar{e}$  (und  $\bar{o}$ ?) bei r-Auslaut.
- § 34 Die Hauptvokale sind kurz bei tonlosem Explosiv- und h-Auslaut, lang bei tönendem Explosivauslaut; bei Nasal- (in, 1, n, m, j) und  $r?^2$ ) Auslaut können sie kurz und lang sein, nur bei gutturalem Nasalauslaut ist der A- und U-Vokal sicher, wahrscheinlich auch der I-Vokal stets kurz.
- § 35 Als Konsequenz aus §§ 33, 34 ergibt sich, daß nur bei den Hauptvokalen tönende Explosivauslaute vorkommen.
- § 36 Kein kurzer Vokal (weder a, i, u noch e, o) steht im Auslaut, als nur bei einigen Formwörtern; vokalischer Auslaut ist stets lang.
- § 37 Als Konsequenz aus § 36 ergibt sich, daß die Nebenvokale nicht im Auslaut stehen, außer bei einigen Formwörtern.
- § 38 Bei den Hauptvokalen findet vielfach ein Wechel statt zwischen dem (langen) vokalischen Auslaut und dem h-Auslaut, dem dann die kurze Form des betreffenden Vokals vorangeht. Bei den Nebenvokalen ist dieser Wechsel wegen § 37 ausgeschlossen.
- § 39 Der h-Auslaut hat stets kurze Vokale vor sich.

Durch diese Gesetze ist für die Nebenvokale E und O, für die Hauptvokale (A, I?, U) bei gutturalem Nasalauslaut, für die zusammengesetzten Vokale ia. ie, iu, io, für den vokalischen und h-Auslaut überhaupt die Quantität in absoluter Weise festgelegt. Für die Hauptvokale ist bei dem Explosivauslaut wenigstens der Zu-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> in ist der Ersatz des palatalen Nasalauslautes.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> S. S. 321.

sammenhang zwischen Quantität des Vokals und Qualität des Auslautkonsonanten nachgewiesen worden, insofern als die kurze Vokalform mit der tonlosen, die lange Vokalform mit der tönenden Form des Konsonanten verbunden ist. Was von diesen beiden Faktoren in der Theorie als das Primäre und Bestimmende anzusehen ist, welches dann den andern nach sich zieht, läßt sich jetzt noch nicht bestimmen. Für die Praxis bleibt auf jeden Fall auch jetzt noch die Notwendigkeit bestehen, bei Explosivauslaut für jede einzelne Form wenigstens einen der beiden Faktoren, sei es die Quantität des Vokals, sei es die Qualität des Auslautkonsonanten, durch gewissenhafte Untersuchung zu bestimmen. Das ist die eine Aufgabe, die bei der Herstellung eines Khassi-Englischen Wörterbuches, das für Praxis wie Wissenschaft jetzt gleich notwendig wäre, erfüllt werden müßte. In gar keiner Weise aber durch die hier zutage geförderten Gesetze ist der Nasalauslaut (ausgenommen der gutturale), der j. (i.) und r-Auslaut festgelegt. Hier herrscht also auch jetzt noch absolute Unbestimmtheit, für welche deshalb die gewissenhafte Untersuchung in jedem einzelnen Falle um so dringender nottut. Nur bezüglich des r-Auslautes will ich noch darauf aufmerksam machen, daß einige Anzeichen dafür vorliegen, daß er stets langen Vokal vor sich habe. Es ist zunächst schon bemerkenswert, daß selbst der sonst stets kurze E- (und O-) Vokal vor r-Auslaut in langer Form erscheint. Dann aber zeigt sich bei P auch bei den Hauptvokalen, I ausgenommen, ein absolutes Überwiegen der r-Auslaute mit langem Vokal vor denen mit kurzem, während sonst die konsonantischen Auslaute mit vorhergehendem kurzen die mit vorhergehendem langen Vokal an Zahl ganz bedeutend übertreffen. Ich gebe hier die Zahlenverhältnisse des r-Auslautes an: 1. bei A-Vokal: ar P 8 (D 19), ār P 14 (D 3); 2. bei I-Vokal: ir P 8 (D 6), īr (P 3) D 2); 3. bei U-Vokal: ur P 6 (D 10), ūr P 12 (D 4). Der sehr starke Gegensatz, den gerade hier D zu P zeigt, macht offenbar, daß die Nachlässigkeit des ersteren hier besonders groß gewesen ist. Es erscheint aber als in hohem Grade möglich, daß eine sorgfältige Untersuchung das Verhältnis noch mehr zugunsten von

322 P.W. Schmidt. Die Quantität der Vokale im Khassi.

 $\bar{a}r$ ,  $(\bar{\imath}r)$ ,  $\bar{u}r$  verschiebt und damit ein neues Quantitätsgesetz zutage fördert.

Schließlich darf aber wohl noch darauf hingewiesen werden, daß auch die größte Genauigkeit in der Einzelbeobachtung und die angestrengteste Mühe im Suchen nach Allgemeingesetzen doch nicht zu dem angestrebten Enderfolg, der Sicherheit und Zuverlässigkeit des Wissens gelangen, wenn nicht auch die rein äußerliche Arbeit der Korrektur mit derjenigen Sorgfalt vorgenommen wird, welche die früheren Werke, wie oben dargelegt, leider vielfach vermissen ließen. Die Angelegenheit ist wichtig genug für Wissenschaft und Praxis, daß ihr nicht wiederum ein so geringes Maß von Sorgfalt zugewendet werde.

## Zur Höllenfahrt der Istar.

Von

### Friedrich Hrozný.

Der vorliegende Aufsatz macht sich zur Aufgabe, den Charakter des in der Höllenfahrt der Ištar auftretenden Boten Êas, Aşêšunamir, den man gewöhnlich astral deuten zu wollen scheint, festzustellen. Meine Deutung desselben, unter gleichzeitiger Anwendung meiner in Sumerisch-babyl. Mythen von dem Gotte Ninrag (Ninib) S. 84 ff. dargelegten Auffassung der Anunnaki auch auf Ištars Höllenfahrt, in welcher dieselben bekanntlich eine wichtige Rolle spielen, dürfte das Rätsel des sog. ersten Teiles dieses Mythus vollkommen lösen. Endlich soll noch der ebenfalls sehr dunkle Schluß der Höllenfahrt der Ištar kurz besprochen werden.

In der ersten Hälfte dieses iv R. 31 und Cuneiform Texts, Part xv pl. 45—48 (herausg. von L. W. King, London 1902) veröffentlichten Mythus wird uns das Hinabsteigen der Ištar<sup>1</sup> in das "Land ohne Heimkehr", die Unterwelt, geschildert. Es wäre wohl ein Irrtum, in dieser Ištar den dieser Göttin sonst entsprechenden Planeten Venus zu erblicken. Die Erzählung läßt darüber keinen Zweifel zu, daß

¹ Den Namen Ištar hat zuletzt H. Zimmern in Keilinschriften und das Alte Testament³ S. 420 f. besprochen. Er hält ihn für semitisch (Ištar soll für \*Itšar stehen) und möchte ihn von einer Wurzel אושר (vgl. arab. יביה, versammeln¹) ableiten. Demgegenüber ist darauf hinzuweisen, daß ein weiblicher Gottesname semitischen Ursprungs doch die semitische Femininendung aufweisen sollte. Sodann ist an den analogen Namen der Göttin Išhara, einer ohne Zweifel einheimisch babylonischen Nebenform der Ištar, zu erinnern. Die beiden Namen stellen sich als aus iš + tar, bezw. har(a) zusammengesetzt dar und können nur sumerischer Herkunft sein.

die in die Unterwelt hinabsteigende Ištar die Göttin der Fruchtbarkeit, des Frühlings und der Frühlingsvegetation ist. Bei jedem der sieben Tore der Unterwelt wird der Ištar ein Kleidungsstück abgenommen: ganz so ähnlich stirbt auch die Natur im Hochsommer und im Herbste ab. Und noch deutlicher kommt dieser Charakter der Göttin Ištar dort zum Vorschein, wo der Mythus das völlige Aufhören der Zeugung in der Welt schildert, das durch die Unterweltreise der Ištar veranlaßt wurde.

Von den Göttern erscheint Šamaš durch die Reise Ištars als am meisten betroffen: er ist ja der Gott der Sonne und auch er verliert im Herbst und im Winter seine Macht. Er weiß aber Rat: weinend begibt er sich zu Êa, von dem er offenbar weiß, daß er allein imstande ist, die Göttin Ištar aus der Unterwelt herauszuführen. Der Text fährt dann fort (Rev. 11 ff.):

ilu Ê-a ina im-ķi lib-bi-šu ib-ta-ni z[i]k-ru ib-ni-ma <sup>m</sup> Aṣê-šu-na-mir <sup>amêl</sup> as-sin-nu al-ka <sup>m</sup> Aṣê-šu-na-mir i-na bâb irṣit lâ târi šu-kun pa-ni-ka 7 bâbâni irṣit lâ târi lip-pi-tu-[u] i-na pa-ni-ka

15 ilu Ereš-ki-gal li-mur-ka-ma i-n[a] pa-ni-ka li-iḥ-du ul-tu lib-ba-ša i-nu-uḥ-ḥu kab-ta-as-sa ip-pi-rid-du-u tum-me-ši-ma šum ilâni rabûti šu-kin¹ rêšê-ka a-na maśak ḥal-zi-ķi uz-na šu-kun e be-el-ti mašak hal-zi-ķu lid-nu-ni mê ina lib-bi lu-ul-ta-ti

20 ilu Ereš-ki-gal an-ni-ta ina še-mi-ša tam-ha-aş sûni-ša taš-šu-ka u-ba-an-ša te-tir-ša-an-ni e-riš-tum la e-ri-ši al-ka <sup>m</sup> Aṣê-šu-na-mir lu-zir-ka iz-ra rabâ-a akâlê <sup>iṣu</sup> epinnê ali lu a-kal-ka

<sup>25</sup> karpat ha ba-na-at ali lu ma-al-ti-it-ka şilli dûri lu-u man-za-zu-ka as-kup-pa-tu lu mu-ša-bu-u-ka šak-ru u şa-mu-u lim-ha-şu li-it-ka.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Wohl besser als ki (Jensen u. a.).

### D. i.:

Êa schuf in seinem weisen Herzen ein Wesen,<sup>1</sup> erschuf Aşêšunamir, einen Hierodulen:

Wohlan, Aşêšunamir, nach dem Tore des Landes ohne Rückkehr richte dein Antlitz!

Die sieben Tore des Landes ohne Rückkehr mögen vor dir geöffnet werden,

15 Ereškigal möge dich gewahren und freudig willkommen heißen! Sobald ihr Herz sich beruhigen, ihr Gemüt sich aufhellen wird, banne sie mit dem Namen der großen Götter;

halte<sup>3</sup> fest deine Häupter, auf den halziku-Schlauch richte (deinen) Sinn:

,Wehe,4 meine Herrin, man möge mir den halziku-Schlauch geben, auf daß ich Wasser daraus trinke!

<sup>20</sup> Als Ereškigal dies hörte,

schlug sie ihre Lende, biß sich in den Finger:

,Du hast an mich einen unerlaubten Wunsch gerichtet.

Wohlan, Aşêšunamir, ich will dich verfluchen mit dem großen Fluche:

Die Speisen der Wasserrinnen der Stadt seien deine Speise,

25 die Gossen<sup>5</sup> der Stadt seien dein Getränk.

Der Schatten der Mauer sei deine Stätte,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eigtl Namen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Über die "postponierte Partikel" ma hat D. H. MÜLLER, Die Gesetze Hammurabis S. 252 ff. gehandelt. Daß seine Auffassung derselben richtig ist, geht vor allem aus den l. c. S. 257 f. aus Meissner, Altbab. Privatrecht angeführten Belegen dieser Partikel hervor. In vielen Fällen ist jedoch die Bedeutung des ma so abgeschliffen, daß man sie ohne Beeinträchtigung des Sinnes durch "und" übersetzen kann. So auch an unserer Stelle.

<sup>3</sup> Eigtl. stelle.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Eine Interjektion  $\hat{e} =$  ,wehe' (auch sumer.  $\hat{e}$ ) habe ich in Sumer.-babyl. Mythen von dem Gotte Ninrag S. 73 (V. A. Th. 251 Rev. 11) nachgewiesen. Auch an unserer Stelle kann  $\hat{e}$  wohl nur ,wehe' bedeuten. Diese Übersetzung ist von Wichtigkeit für die Fassung der ganzen Stelle. Siehe im folgenden.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Die genaue Bedeutung des Wortes habattu ist unbekannt. Jensens Übersetzung durch "Ölkrüge" KB vi. 1, S. 88, die sich auf einen Beleg dieses Wortes aus

eine Steinschwelle sei dein Sitz!

Der Trunkene und der Durstige 1 mögen dich auf die Wange 2 schlagen!

Wir lesen hier, daß Asêšunamir (zu dieser Lesung siehe unten) von La erschaffen wurde. La ist der Gott des Wassers, also auch Aşêšunamir wird mit Wasser zu verknüpfen sein. Der Neugeschaffene wird von seinem Schöpfer sofort mit einer Sendung betraut; er ist also als Bote Eas und als in dieser seiner Eigenschaft vorwiegend (oder ausschließlich: siehe aber unten) im Wasser lebendes Wesen zu denken. Daß dies kein Stern und auch kein menschliches Wesen sein kann, leuchtet wohl ein. Daß aber Asesunamir auch kein Gott war, geht vor allem aus der Schreibung seines Namens hervor, vor welchem ein einfaches Personendeterminativ ( ) steht. Dasselbe folgt auch aus dem Epitheton assinnu, das er Rev. 12 erhält, und das etwa durch ,Tempeldiener, Hierodule' wiederzugeben ist. Die Annahme, daß Aşêšunamir die Personifikation eines Tieres — die Götterboten gehören nicht selten dem Tierreiche an - speziell eines Wassertieres ist, erscheint mir bereits nach dem soeben Ausgeführten als einzig möglich; durch das Folgende erhält sie aber noch neue Stützen.

Aşêšunamir erhält von Êa den Auftrag, sich nach der Unterwelt zu begeben. Die Unterwelt, Êkurbad, ist aber ein Teil der Erde, des Erdpalastes Êkur (siehe meine Ausführungen über Êšara und Êkur l. c. S. 89 ff.); wir müssen daraus schließen, daß Aşêšunamir, dessen Element — wie wir oben gesehen haben — das Wasser war, sich auch auf dem Lande bewegen konnte, also eine Amphibie war.

Die sieben Tore des "Landes ohne Heimkehr" öffnen sich vor Aṣēšunamir, er betritt die Unterwelt und begibt sich vor deren Herrin, die Göttin Ereškigal. Êa hat ihm den Auftrag gegeben, Ereškigal mit dem Namen der "großen Götter", d. i. der Anunnaki, zu bannen. Dies erreicht er, indem er, vor Durst klagend (siehe

den El-Amarna-Briefen stützt (London Nr. 6), paßt hier nicht. Zu der Übersetzung durch "Gossen" vgl. auch A. Jeremias in Roscher, Lexikon der griech und röm. Mythologie in. 1, S. 262.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> So bereits richtig JENSEN in Keilinschr. Bibliothek vi. 1, S. 403.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Zu lîtu ,Wange' (hebr. 77) vgl. D. H. MÜLLER, Die Gesetze Hammurabis S. 156.

oben meine Übersetzung von ê durch "wehe"). Ereškigal um das Wasser aus dem halziķu-Schlauch bittet. Anunnaki sind, wie ich l. c. S. 84 ff. gezeigt habe, die Regenwolken, der halziķu-Schlauch ist wohl ihr Emblem. Von neuem haben wir so hier die Gelegenheit, Asēšunamir, den Boten Êas, in enger Verknüpfung mit dem Wasser zu sehen: er durstet und sein Durst soll durch das Wasser der Regenwolken gestillt werden.

Ereškigal gerät wegen der Worte Asêšunamirs in Zorn. Er hat etwas Ungebührliches verlangt und muß seine Vermessenheit büßen. Sie verflucht ihn mit dem "großen Fluche". Seine Nahrung sollen die Speisen der Wasserrinnen der Stadt' sein. Unter den "Speisen der Wasserrinnen' sind wohl nicht ,ekelhafte Speisereste', wie Jensen in Keilinschr. Bibliothek vi. 1, S. 402 annimmt, zu verstehen; die hat man in die Wasserrinnen (bzw. Schöpfwerke, wie JENSEN isu epinnê übersetzt) gewiß nicht geworfen. Der Mythus meint darunter ohne Zweifel den Schlamm der Wasserrinnen, der - sonst keine Speise - dem Aşêšunamir als Speise dienen soll. Der Sumpf der Rinnen soll also Asêšunamirs Nahrung, das Wasser der Gossen sein Getränk sein. In dem feuchten Schatten der Mauern und auf, bzw. unter den Steinschwellen soll er sein kümmerliches Dasein fristen. Und dabei soll er von allen geohrfeigt, allen verhaßt sein - dies ist der Sinn der letzten Zeile (28). Šakru u samû, der Trunkene und der Durstige' fasse ich auf als analog den Verbindungen raggu u sênu Schlecht und Gut' oder sihir rabi Klein (und) Groß', d. i. alle insgesamt'. Es ist nicht unwahrscheinlich, daß der Mythus, diesem Ausdruck im Hinblick auf den Wassercharakter des Aşêšunamir vor anderen Vorzug gegeben hat. Der Charakter Aşêšunamirs liegt wohl bereits klar zutage: eine Amphibie, deren Durst durch das Regenwasser gestillt wird, die sich in dem Schlamm der Rinnen und Gossen, in dem Schatten der Mauern, auf oder unter den Steinschwellen aufhält und allen verhaßt ist, ist wohl nur der Frosch.1

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Eine sehr interessante Parallele zu Aşêšunamir, dem froschgestaltigen Boten Êas, bietet Apokal. Joh. 16, 12 ff.: "Und der sechste Engel goß seine Schale aus auf den großen Fluß Euphrat; und sein Wasser trocknete aus, damit der Weg bereitet

Abgesehen von der Höllenfahrt Ištars, geschieht des Asêšunamir nur noch in einem altbabylonischen, aus Sippar stammenden Texte Erwähnung, der von P.V. Scheil in Recueil de travaux etc. 20. S. 63 herausgegeben wurde. Aşêšunamir erhält hier (Z. 4 und 9) das Attribut patesi; wessen patesi, d. i. etwa ,Bevollmächtigter', er war, geht leider aus dem verstümmelten Texte nicht hervor. Trotzdem ist dieser Text nicht ohne Wichtigkeit, da er uns durch seine Schreibung des Namens des Aşêšunamir die richtige Lesung desselben zu bestimmen hilft. Bis jetzt hat man das " "-šu-na-mir der Höllenfahrt fast allgemein Uddu-su-namir gelesen. Nur Jensen in Keilinschriftl. Bibliothek vi. 1, S. 86 liest Aşûšunamir; aber auch er (l. c. S. 87 Anm. 8) hält die Lesung Uddu-šu-namir, für die er die Übersetzung ,sein Frühlicht ist strahlend' vorschlägt, für möglich. Die Schreibung des Scheil'schen Textes \*\*Y-ir zeigt nun. daß UD-DU, bzw. UD dieses Namens nur ideographisch, also wohl așû o. ä. gelesen werden kann. Der Name Aşêšunamir dürfte etwa durch ,sein Ausgang ist glänzend' wiederzugeben sein.

Aşêšunamir, der sich zwar durch seinen Wunsch den Fluch Ereškigals zugezogen hat, erreicht nichtsdestoweniger seine Absicht. Ereškigal läßt die Anunnaki aus deren Palast Êkalgina herausführen und auf den goldenen Thron setzen; Ištar wird mit dem Wasser des Lebens besprengt und freigelassen. Auf dem Rückwege

werde den Königen von Sonnenaufgang. Und ich sah aus dem Mund des Drachen und aus dem Mund des Tiers und aus dem Mund des Lügenpropheten drei unreine Geister hervorgehen wie Frösche: es sind nämlich Geister von Dämonen, die Zeichen tun, die da ausgehen zu den Königen des ganzen Erdreiches, sie zu sammeln zum Kriege des großen Tags des allherrschenden Gottes. Siehe, ich komme wie ein Dieb; selig ist, der wacht und seine Gewänder bereit hält, damit er nicht bloß wandle und man sehe seine Schande. Und er brachte sie zusammen an den Ort, der hebräisch heißt Harmagedon 'Daß die drei hier genannten Ungeheuer deutliche Beziehungen zum Wasser und Meere haben, hat Gunkel, Schöpfung und Chaos S. 258 f, 381 u. ö. nachgewiesen. Wenn sie sich nun froschgestaltiger Dämonen als Boten zu den "Königen des ganzen Erdreiches" bedienen, so kann dies als eine Analogie zu der Rolle Aşêsunamirs in der Höllenfahrt der Istar angesehen werden. Die hier zitierten Verse ließen übrigens vielleicht noch einen näheren Vergleich mit der Höllenfahrt der Istar zu.

erhält sie wieder die ihr bei dem Eintritt in die einzelnen Tore abgenommenen Kleidungsstücke.

Die Rolle Êas, Aṣēšunamirs und der Anunnaki in der Höllenfahrt der Ištar stellt sich uns nun etwa folgendermaßen dar: Nachdem Ištar, die Frühlingsgöttin, in die Unterwelt hinabgestiegen ist, beginnt die heiße, trockene Sommerzeit, die kein neues Leben mehr in der Natur entstehen läßt. Dasselbe, nur in einem noch größeren Maße, gilt auch vom Herbst. Êa, der babylonische Wasser- und Wintergott, erlangt dann durch seinen Boten, den Frosch Aṣēšunamir, von der Göttin der Unterwelt, daß die Anunnaki auf den goldenen Thron gesetzt werden: die Wolken erhalten die Herrschaft über die Welt, es beginnt die regnerische Wintersaison. Das Wasser des Lebens, mit welchem Ištar besprengt wird, sind die Winterregen, die den durch die Sommerhitze ausgetrockneten Boden zum neuen Leben im Frühling erwecken. Und so wie die Ištar beim Verlassen der Unterwelt ihre Kleidungsstücke wieder erhält, so bekleidet sich auch die Natur im Frühling von neuem mit der Vegetation.

Was nun den rätselhaften Schluß (Rev. 46—58) des vorliegenden Ištarmythus betrifft, so ist es meines Erachtens verfehlt, ihm den Namen 'zweiter Teil' dieses Mythus beizulegen. Ich möchte in demselben eher eine andere Rezension (B) dieses Mythus erblicken, die von einem späteren Autor an die Hauptrezension (A) in nicht gerade besonders geschickter Weise angehängt wurde. Man beachte vor allem, daß der Mythus mit der Z. 45 des Revers, die uns das Herausgehen der Ištar durch das siebente Tor¹ der Unterwelt schildert, deutlich zu Ende ist: Ištar befindet sich bereits außerhalb der Unterwelt. Sodann ist nicht zu übersehen, daß die Göttin Ereškigal in B augenscheinlich nicht mehr auftritt; an ihrer Stelle erscheint hier vielmehr die Göttin Belili. Auch das scheint deutlich

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Es heißt dort (Z. 45) ausdrücklich: sebû-u bâbu u-še-şi-ši-ma 'durch das siebente Tor führte er sie hinaus'. Die Vermutung Jensens (*Keilinschr. Bibliothek* vr. 1, S. 404), daß 'Ištar im siebenten Tore, bevor sie es verlassen hat, zurückgehalten wurde, vielleicht weil Ereškigal mittlerweile anderen Sinnes geworden ist', erscheint somit als unzulässig.

dafür zu sprechen, daß wir zwei Rezensionen dieses Mythus — eine Ereškigal- und eine Belili-Rezension — zu unterscheiden haben.

Ist meine Auffassung richtig, so wäre Rev. 46 ff. — als parallel mit Rev. 29 ff. — wohl unmittelbar hinter Rev. 28 zu setzen. Es sei hier noch bemerkt, daß ich die direkte Rede, mit der die Rezension B beginnt, als eine Fortsetzung der Rede Êas zu Aṣêšunamir auffasse. Aṣêšunamir erhält hier von Êa den Auftrag, für den Fall, daß die Göttin (Ereškigal-)Belili ihm die Freilassung der Ištar nicht gewähren wollte, die Mithilfe des Frühlingsgottes Tammûz in Anspruch zu nehmen.

So ergäbe sich als Inhalt der Rezension A (Obv. 1—Rev. 45): Die Göttin Ištar steigt in die Unterwelt hinab; Êa schickt seinen Boten, den Frosch Aṣêšunamir, in die Unterwelt mit dem Auftrag, Ištar wieder heraufzuholen. Dieser wird zwar von der Ereškigal verflucht, erreicht jedoch seine Absicht, indem er die Unterweltgöttin bewegt, die Anunnaki auf den goldenen Thron setzen und die Göttin Ištar mit dem Wasser des Lebens besprengen zu lassen.

Die Rezension B (Obv. 1—Rev. 28 und Rev. 46—58) hätte dagegen etwa folgenden Inhalt: Die Göttin Ištar steigt in die Unterwelt hinab. Êas Bote Aṣêšunamir, der sie von dort befreien soll, wird von der (Ereškigal-)Belili verflucht. Seine in seinem Verlangen nach dem Wasser der Regenwolken implizite enthaltene Bitte, die Anunnaki auf den goldenen Thron setzen und die Göttin Ištar mit dem Wasser des Lebens besprengen zu lassen, wird von der (Ereškigal-)Belili abgewiesen. Erst von dem Gotte Tammûz unterstützt, führt er Êas Auftrag aus.

## Zur Syntax von Istars Höllenfahrt.

Von

#### D. H. Müller.

Der vorangehende Artikel des Dr. Friedr. Hrozný, der mir schon im Manuskript vorlag, hat mich veranlaßt, den Text von Ištars Höllenfahrt genau zu prüfen, und diese Prüfung hat mich überzeugt, daß die Syntax dieser epischen Sprache grundverschieden ist von der Syntax der Gesetze Hammurabis. Die starre Wortfolge ist hier vielfach einer freieren gewichen und nur wenige Spuren sind von der unsemitischen Syntax geblieben. Es ist möglich, daß die poetische und vielleicht bis zu einem gewissen Grade metrische Form auf die Satzfügung und Wortfolge von Einfluß war; hauptsächlich möchte ich aber glauben, daß die Sprache im ganzen semitischer ist als die Hammurabis und daß sie nicht so stark von fremden Mustern beeinflußt worden ist als die juristische.

Man wird im ganzen nicht zu viele Sätze finden, welche die starre Wortfolge der Gesetze Hammurabis aufweisen, die echtsemitische (hebräische) herrscht vor. Ich gebe hier die wenigen Fälle:<sup>1</sup>

- Obv. 1 a-na irșit lâ târi kak-ka-ri . . . . .
  - 2 (ilu) Ištar mârat (ilu) Sin u-zu-un-ša [iš-kun] Auf das Land ohne Rückkehr, die Erde..... Ištar, die Tochter Sin's, ihren Sinn [richtete].

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Über die Wortfolge bei Hammurabi vgl. Die Gesetze Hammurabis S. 245 ff. Daß die letzte Bearbeitung Jensens von Istars Höllenfahrt (Keilinschr. Bibliothek vi., S. 80 ff.) benützt worden ist, sei ausdrücklich hervorgehoben.

Obv. 12 (ilu) Ištar a-na bâb irṣit lâ târi ina ka-ša-di-sa 13 a-na (amêlu) pêtî ba-a-bi a-ma-tum iz-za-kar

> Wie Istar am Tor des Landes ohne Rückkehr anlangt, Zum Pförtner des Tores ein Wort sie spricht.

31 mi-na-a libba-ša ub-la-an-ni mi-na-a kab-t[a-as-sa id-ka-an-ni]

Was [hat] ihr Herz (Inneres) erfaßt,

Was [hat] ihr Gemüt (ihre Leber) bewegt?

67 a-na (ilu) Namtari sukkalli-ša a-ma-t[um] iz-za-kar Zu Namtar, ihrem Boten, die Worte sie spricht.

Rev. 5 (ilu) Iš-tar a-na ir sitim u-rid ul i-la-a

6 ul-tu ul-la-nu-um-ma¹ (ilu) Iš-tar a-na irşit lâ târi u-ri-du

7 a-na pur-ti alpu ul i-šaḥ-ḥi-it imêru atâna ul u-ša-ra

Istar in die Erde hinabkam, nicht heraufkam, Sobald Istar zum Lande ohne Rückkehr hinunterkam,

Auf die Kuh der Stier sich nicht beugt, der Esel auf die Eselin sich nicht legt.

Ist schon in diesem Satze die Wortfolge nicht ganz genau eingehalten, so schlägt sie in den folgenden Zeilen vollständig um, und hie und da wechseln, wie im Hebräischen und Arabischen, in der dichterischen Diktion Subjekt und Prädikat ihre Stellung im Satze. Meistens aber ist die gemeinsemitische Wortfolge vorherrschend.

Indessen ist die alte Wortfolge noch zu finden in Nebensätzen, die auf ma auslauten, was eigentlich leicht erklärlich ist. Die postponierte Partikel ma schließt in den alten Texten den Nebensatz ab und bildet die Grenze gegen den folgenden Hauptsatz, deshalb hat diese Partikel konservierend in bezug auf die alte Wortfolge gewirkt. Daher hat sie sich in stereotypen Wendungen erhalten, wie folgt:

Obv. 21 (amêlu) pêtû pa-a-šu i-pu-uš-ma i-ķab-bi

Nachdem der Pförtner seinen Mund auftat, spricht er.

66 (ilu) Ereš-ki-gal pa-a-ša i-pu-uš-ma i-ķab-bi.

Rev. 29 (ilu) Ereš-ki-gal pa-a-ša i-pu-uš-ma i-ķab-bi.

<sup>1</sup> Zu diesem ma vgl. Delitzsch, Gramm. S 215 f.

Man beachte, daß die Verba îpus und ikabbi im ersten Falle die dritte Person mask., in beiden letzteren Fällen dieselbe Person fem. bezeichnen.

Eine andere, siebenmal wiederkehrende Wendung ist: Obv. 42 ff. ištên bâba u-še-rib-ši-ma um-ta-și it-ta-bal agâ rabâ ša ķāķķadi-ša

Nachdem er sie in das erste Tor hat eintreten lassen, ergriff er, nahm fort die große Tiara ihres Hauptes.

Während also in den ma-Sätzen das Objekt dem Verbum vorangeht, geht im Hauptsatze das Verbum voran, wofür in den Gesetzen Hammurabis kein Beispiel vorhanden ist.

Desgleichen wiederholt sich folgende Wendung siebenmal: Rev. 39 ff. ištên bâba u-še-și-ši-ma

ut-te-ir-ši su-bat bul-ti ša zu-um-ri-ša

Nachdem er sie durch das erste Tor hinausgeführt, gab er ihr zurück das Schamtuch ihres Leibes.

Außer diesen häufig wiederkehrenden Phrasen findet sich eine syntaktisch bemerkenswerte Stelle:

Rev. 38 (ilu) Iš-tar mê balâți is-luḥ-ši-ma il-ķa-aś-ši

Die Göttin Istar, nachdem er sie mit dem Wasser des Lebens besprengt, nahm er sie weg.

Desgleichen in einem Satz mit Imperativ, wo das ma dem vorangehenden Verbum eine prägnante Bedeutung verleiht, so:

Rev. 34 (ilu) Iš-tar mê balûţi su-luh-ši-ma li-ķa-aš-ši ina mah-ri-ia.

Der Imperativ su-luh-ši-ma bedeutet ,besprenge sie und nachdem du sie besprengt hast'.

In gleicher Weise bewirkt ma nach dem Optativ eine Prägnanz der Bedeutung, so:

Rev. 15 (ilu) Ereš-ki-gal li-mur-ka-ma i-na pa-ni-ka li-ih-du Ereš-ki-gal möge dich sehen (und nachdem sie dich gesehen) sich mit (vor) dir freuen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Beachte den Nominalsatz!

Die postponierte Partikel ma tritt aber in diesem Texte, in welchem die alte Wortfolge stark erschüttert und der semitischen vielfach gewichen ist, auch in einer neuen, doppelten Rolle auf. Dadurch, daß das Objekt dem Verbum nachgesetzt worden ist, mußte die Stellung des ma eine schwankende werden. Blieb sie beim Verbum, zu dem sie ursprünglich gehört, so hinkte das Objekt in etwas ungeschickter Weise nach; wurde sie am Ende des Satzes belassen, mußte sie dem Nomen (und nicht dem Verbum) angehängt werden.

In der Tat kommt sie in dieser doppelten, ihr nicht ganz passenden Rolle vor. Man hat das ma an solchen Stellen als Verstärkung angesehen, was eigentlich so viel heißt, daß man es nicht erklären konnte.<sup>1</sup>

In Wirklichkeit ist es aber die alte postponierte Partikel, die nur durch die syntaktische Veränderung in eine etwas falsche Situation geraten ist. Die Beispiele, wo das Objekt oder die nähere Bestimmung auf ma folgt, sind:

Obv. 10 lab-šu-ma kîma iş-şu-ri şu-bat kap-[pi]

Indem sie bekleidet sind wie ein Vogel mit einem Flügeltuch.2

38 up-pi-is-si-ma ki-ma parșê la-bi-ru-t[i]

[Geh hin, Pförtner, öffne ihr (dein) Tor!]
Indem du sie behandelst nach den alten Vorschriften.

Rev. 12 ib-ni-ma (amêlu) Aṣû-šu-na-mir (amêlu) as-sin-nu Indem er bildete Asû-šu-namir, eine Zwittergestalt.<sup>3</sup>

17 tum-me-ši-ma šum ilâni rabûti

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ich weiß, daß es in epischen Texten oft in einer solchen Häufung vorkommt (vgl. z. B. das Gilgameš-Epos bei Jensen, S. 232 Z. 39—45 etc.), daß man auch andere Ursachen für das Auftauchen desselben vielleicht annehmen muß. Indessen scheint es mir der Mühe wert zu sein, die Sache in jedem einzelnen Falle genau zu prüfen.

 $<sup>^2</sup>$  Die Deutung von *iš-kun-ma* (Obv. 3) ist unsicher, solange die Lücke am Ende der Zeile nicht ergänzt ist.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Dies scheint mir die passende Bedeutung des viel umstrittenen Wortes zu sein. Der Bote der Götter konnte in die Unterwelt nicht gelangen, es mußte also eine Zwittergestalt, von der man nicht wußte, wohin sie gehört, geschaffen werden. Dieses Wesen konnte das Reich der Finsternis leicht täuschen. Um aber das Wesen als der Welt des Lichtes gehörig zu kennzeichnen, nannte Ea es 'Lichtentsprossen'.

1ndem du sie aussprechen lassest den Namen der großen Götter, Erhebe deine Häupter, auf den Hal-Schlauch deinen Sinn richte.<sup>1</sup>

Während die Sprache in diesen Fällen Verb und Partikel unzertrennlich bestehen ließ und Objekt und nähere Bestimmung nachgesetzt hat, schlägt sie in folgenden Fällen den entgegengesetzten Weg ein. Sie reißt die Partikel vom Verbum los und stellt sie an das Ende des Objekts, welches den Nebensatz schließt:

- Obv. 14 (amêlu) pêtû-me-e pi-ta-a ba-ab-ka
  - 15 pi-ta-a ba-ab-ka-ma lu-ru-ba a-na-ku
    Pförtner da! Öffne dein Tor!
    Sobald du geöffnet dein Tor,² will ich eintreten.
  - 18 a-mah-ha-aş si-ip-pu-ma u-ša-bal-kat (isu) dalâti Sobald ich die Schwelle zerschlage, verrücke ich die Flügeltüren.
  - 68 a-lik (ilu) Namtâru ud-dil-[ši ina êkalli]-ia-ma Geh, Namtâr, sobald du sie einriegelst (?) in meinem Palast, Laß auf sie heraus 60 Krankheiten....

Aus der bisherigen Betrachtung hat sich, wie ich glaube, ergeben, daß die Sprache dieses Epos in ihrer Syntax semitischer ist als die der Gesetze Hammurabis. Nun können wir dieselbe Tatsache auch aus einer anderen Beobachtung erschließen. Wie bereits festgestellt worden ist, drückt in der Sprache Hammurabis dieselbe Form die dritte Person des Perfektums (ikšud) oder des Präsens (ikašad) aus, gleichviel, ob es maskulinum oder femininum ist. Es ist hierin, wie in bezug auf die Wortfolge, der Einfluß des Sumerischen erkannt worden, wo ein Unterschied zwischen maskulinum und femininum bisher nicht nachgewiesen worden ist. Nachdem die Wortfolge in diesem Texte von der Hammurabis abweicht, so mußte man erwarten, daß auch in bezug auf den Gebrauch des Imper-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Er läßt sie zuerst bei den Göttern schwören, daß sie den Wunsch, den er hegt, erfüllen werde, und äußert dann den von ihr nicht erwarteten Wunsch, den sie nun aber erfüllen muß.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die Möglichkeit, daß ma in solchen Fällen eine pronominale Verstärkung ist, gebe ich vorläufig zu: dann wäre zu übersetzen: "Öffne dein Tor da!" etc.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Vgl. Die Gesetze Hammurabis S. 259.
Wiener Zeitschrift f. d. Kunde d. Morgent, XVII. Bd.

336

fekts hier eine Hinneigung zur semitischen Formenbildung stattfinden werde.

In der Tat hat die Sprache vielfach die "Zwitterformen" aus der alten Zeit in allen Fällen erhalten, wo stereotype Wendungen vorlagen, so in:

Obv. 21 pa-a-šu i-pu-uš-ma i-kab-bi (22) iz-zak-ka-ra (mask.!) 66 pa-a-ša i-pu-uš-ma i-kab-bi (fem.!).

Auch in minder häufigen Phrasen kommt die maskuline Form beim Femininum vor, so:

- Obv. 64 (ilu) Ereš-ki-gal i-mur-ši-ma ina pa-ni-ša ir-'-ub
  - 65 (ilu) Iš-tar ul im-ma-lik e-le-nu-uš-ša uš-bi
  - 76 = Rev. 6 ar-ki (ilu) Iš-tar a-na irṣit lâ târi u-ri-du.

Indessen finden sich schon vereinzelt beim Femininum auch echte Femininformen:

- Rev. 21 tam-ḥa-aṣ sûni-ša taš-šu-ka u-ba-an-ša Sie schlug ihre Lenden, biß ihren Finger.
  - 46 *šum-ma nap-ţi-ri-ša la ta-ad-di-nak-kam-ma*Wenn sie dir ihren Abschied nicht gewährt,
  - 53 ik-kil a-hi-ša taš-me tam-ha-aş

    Die Stimme ihres Bruders hörte sie, zerschmiß etc.

Ich möchte aus dieser Verschiedenheit in der Syntax zunächst keine Schlüsse auf das Alter der Texte ziehen. Juristische Texte sind konservativer und behalten die alte Form länger als poetische. Es scheint mir aber notwendig, die syntaktische Untersuchung nach dieser Richtung fortzusetzen.

## Die Wortfolge bei Hammurabi und die sumerische Frage.

Von

#### D. H. Müller.

Während Joseph Halevy den Resultaten meiner Untersuchung über die Gesetze Hammurabis, welche in meinem Buche 1 von S. 1 bis 244 niedergelegt sind, rückhaltlos zustimmt, 2 bekämpft er den "Schatten dieses Gemäldes", nämlich die sprachlichen Exkurse (S. 245—268) in heftigster Weise in einem Artikel, den er "Un Sumériste retardataire" überschrieben hat. 3 Die Ursache dieses Angriffes bildet meine Behauptung, daß die Wortfolge bei Hammurabi, die sich von der der übrigen semitischen Sprachen wesentlich unterscheidet, so wie einige andere grammatische und lautliche Erscheinungen durch die Existenz einer fremden Sprache in Mesopotamien sich erklären lasse — wobei ich das Verbrechen beging, das Sumerische als diese Sprache zu bezeichnen

Ich weiß sehr wohl, daß Joseph Halevy seit Jahrzehnten die Existenz dieser Sprache negiert, dafür eine Geheimschrift annimmt, seine These mit großem Scharfsinn verteidigt und dabei der Wissenschaft allerlei nützliche Dienste geleistet hat. Es ist mir auch begreiflich, daß er diese seine These wie eine Löwenmutter ihr Junges verteidigt — dies alles erklärt wohl den heftigen und gereizten Ton,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Gesetze Hammurabis und ihr Verhültnis zur mosaischen Gesetzgebung sowie zu den XII Tafeln.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. Revue sémitique 1904 p. 94.

<sup>3</sup> Revue sém. l. c. p. 80 seqq.

rechtfertigt ihn aber keinesfalls. Ich werde mich hüten, einem so hochverdienten und scharfsinnigen Forscher in gleichem Ton zu antworten, kann es aber nicht unterlassen, sachlich zu erwidern und dabei zu zeigen, wie wenig derlei heftige Angriffe und hämische Bemerkungen der Wissenschaft und den Gelehrten nützen.

Ich habe in den sprachlichen Exkursen nachgewiesen, daß ,die Wortfolge im Satze bei Hammurabi eine feststehende ist: Subjekt, Objekt in Dativ und Akkusativ, abverbielle Bestimmungen des Ortes und der Zeit, wie der Art und Weise und zuletzt das Verbum als Prädikat. Die wesentliche Charakteristik derselben ist, daß das Verbum nicht nur im einfachen Satze, sondern auch in der Satzverbindung und dem Satzgefüge immer ans Ende gestellt wird.

Diese Tatsache bestreitet Halevy nicht, sie war auch früher nicht bekannt, da Hammurabi erst im vorigen Jahre veröffentlicht worden ist. So konsequent zeigt sich auch diese Erscheinung in andern Texten nicht oder ist wenigstens bis jetzt in diesem Umfange nicht beobachtet worden. Ich habe diese Wahrnehmung auch nicht als eine "grande découverte" ausgegeben und nur hinzugefügt (S. 258): "Diese Wortfolge, welche von der sonst in den semitischen Sprachen üblichen abweicht und oft gerade auf den Kopf gestellt zu sein scheint, muß eine Ursache haben, sie muß durch die Syntax einer anderen Sprache — und wir können ruhig für das x das Sumerische setzen — beeinflußt worden sein.

Damit habe ich weder die Prätention erhoben, das Sumerische entdeckt, noch dessen Existenz bewiesen zu haben, sondern die Existenz desselben einfach vorausgesetzt, indem ich nach bestem Wissen und Gewissen mich der Meinung der meisten Keilschriftforscher, daß das Sumerische eine Sprache und nicht eine künstliche ideographische Schrift sei, angeschlossen habe. Es lag daher auch gar kein Grund vor, nochmals die ganze sumerische Frage in all ihren Einzelheiten zu diskutieren und schon Bekanntes zu wiederholen.

Worauf es ankommt, ist dies: Ist Halevy im Stande, die syntaktischen Abweichungen durch seine These der hieratischen Schrift zu erklären oder nicht? — Er macht nicht den geringsten Versuch

es zu tun und sagt einfach, die ideographische Schrift richte sich nach dem babylonisch-assyrischen Texte. Aber warum hat die Sprache bei Hammurabi und in anderen alten Texten eine andere, unsemitische Syntax? Darüber erfahren wir nichts. Es ist übrigens unrichtig, daß das Sumerische syntaktisch durch aus mit dem Babylonischen übereinstimme, in gewissen Dingen läßt sich eine Sprache absolut nicht vergewaltigen, wenn sie nicht vollkommen depraviert wird, und nur durch einen eireulus vitiosus konnte Halevy zu diesem Schlusse gelangen, indem er sagte: es ist eine künstliche Schrift und die Umstellung ist eben das Künstliche daran. Erklärt man es aber für eine Sprache, so ist die Umstellung sehr wesentlicher Natur und weicht syntaktisch auch stark vom Babylonisch-Assyrischen ab.<sup>1</sup>

Das Sumerische hat nicht alle semitischen Sprachen beeinflußt, sondern zunächst das Babylonische. Wie hoch die sumerische Kultur war, weiß ich nicht, aber die Schrift und manches andere haben die Babylonier von den Sumeriern übernommen und die königlichen Schreiber waren in der ersten Zeit gewiß Sumerier, bis sie nach und nach mit den Babyloniern verschmolzen und das semitische Wesen und die semitische Sprache die Oberhand gewonnen haben. Woher die "Gesetze" stammen, ob sie semitischen Ursprunges sind, oder ob sie zum Teil auch von den Sumeriern herübergenommen wurden, können wir auf Grund des vorliegenden Materials mit Sicherheit nicht entscheiden. Ich halte es für wahrscheinlich, daß darin altsemitisches Recht zum Ausdruck kommt, daß es aber von sumerischen Schreibern oder mindestens in sumerischer Schrift zuerst niedergeschrieben war, daher die unsemitische Syntax, die sich in Gesetzen und juristischen Dokumenten am längsten und reinsten erhalten hat. Ahnliche Erscheinungen findet man überall in der Geschichte: bei den Eroberungen der Araber, bei dem Einfall der Normanen etc., daß sich Völker miteinander vermischen und sich zu einer Einheit

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Indem ich diese Bemerkung niederschreibe, fürchte ich, daß ich damit die Schleusen der sumerischen Sintflut öffne, wozu ich nicht die geringste Lust verspüre. Ich erkläre daher, daß dies auch von andern schon gesagt worden ist und ich damit nichts Neues sage.

amalgamieren. Will jemand behaupten, daß den Sumeriern, die ja in den Babyloniern und Semiten aufgegangen sind, ein größerer Anteil an den Gesetzen zusteht, so wird er es ebensowenig, wie man ihm das Gegenteil wird beweisen können. Mit dem aut — aut ist im Leben so wenig wie in der Wissenschaft etwas anzurichten. Halevy wird mich nicht in Verlegenheit bringen, und ich werde, von historischen Dokumenten gezwungen, auch zugeben, daß die Abramiden aus einer Mischung von Semiten und Sumeriern hervorgegangen sind.

Ich habe darauf hingewiesen, daß das Deutsche in vielen Fällen, im Gegensatze zum Romanischen und Slavischen, ebenfalls gern das Verbum an das Ende des Satzes stelle und Objekte etc. dem Verbum vorangehen und dabei bemerkt, daß ich von Germanisten hierfür eine passende Erklärung nicht erhalten habe. Halevy hat es für angemessen gefunden, darüber folgendes zu sagen (l. c. S. 81):

Je m'étonne d'abord que M. MÜLLER n'ait pas profité de sa découverte pour résoudre l'énigme de la syntaxe allemande, si différente de la construction des langues romanes et slaves et ressemblant dans les grandes lignes à celle du sumérien. Il devait aussi conclure que, pendant leurs migrations préhistoriques, les Germains ont reçu ce legs de la part des merveilleux initiateurs de la civilisation euphratique. Il pouvait même invoquer là-dessus l'autorité de M. J. Oppert qui soutient depuis longtemps que le peuple des Guti, voisin de la Babylonie, était l'ancêtre des Goths. La thèse du savant viennois a manqué d'ampleur!

Was nun die Zusammenstellung von u (ša) = ass. ma betrifft, so habe ich dafür mehr als eine ganze Seite aus einem alten Werke Paul Haupts aus dem Jahre 1879 wörtlich unter Anführung des Verfassers und des Buches zitiert. Wenn also Halevy dazu sagt (p. 83): "Ajoutons seulement que la préfixation indue du sum. u (ša) = ass. ma postfixée, m'a déjà servi de preuve en 1883 pour soutenir ma thèse anti-sumérienne et n'avait pas besoin d'être de nouveau découverte en 1903', so ist das mehr als ungerecht!

Und was habe ich mit der Stelle aus Paul Haupt bewiesen oder beweisen wollen? — Das Gegenteil von dem, was Halevy behauptet und noch etwas anderes, daß ma nicht und bedeutet sondern nachdem, indem, sobald etc.. und merkwürdiger Weise kann sich

auch Halevy dem Eindruck meiner Beweiskraft nicht entziehen und sagt ausdrücklich (p. 84): la recherche à préciser le sens de la particule ma dont le résultat est vraisemblable. Diese Untersuchung faßt etwa sieben Seiten und bildet also auch nach der Ansicht Halevy's ein Licht im Schatten'.

Gegen die Behauptung, daß babylonischer Einfluß auf das Buch Daniel (160 v. Ch.) wenig zulässig erscheint, möchte ich auf S. 260 Anm. 2 verweisen. — Wenn aramäische Inschriften aus der Zeit des Xerxes und Darius Nothus dieselbe Syntax zeigen, was ich jetzt nicht untersuchen kann, so würde dies nur für meine These sprechen. Daß im Hebräischen vereinzelt ähnliche Konstruktionen vorkommen, zum Teil bei Dichtern oder um gewisse Satzteile hervorzuheben, ist so selbstverständlich wie möglich und sollte billiger Weise von einem Gelehrten vom Range Halevy's gar nicht geltend gemacht werden.

Wenn mir ferner Herr Halevy den Rat erteilt, den Abschnitt der Syntax in der ausgezeichneten syrischen Grammatik Nöldeke's zu lesen, so bin ich ihm dafür sehr dankbar!

Nun hat aber Halevy (ich will einmal in seinem Tone sprechen) eine große Entdeckung gemacht, indem er in Bezug auf die verkehrte Wortfolge sagt: "Le guĕez et l'amharique sont allés plus loin dans cette voie' — in der Tat ein sehr wichtiger Einwand für jemand, der mein Buch nicht zur Hand hat. Wer aber mein Buch auf S. 260 aufschlägt, wird dort Anm. 1, folgendes lesen: "Allerdings wiederholt sich dieselbe Erscheinung in den letzten Ausläufern der südsemitischen Sprachen, im Äthiopischen und Amharischen, aber auch dort war fremder, und zwar chamitischer Einfluß vorhanden, was von mir zuerst erkannt und ausgesprochen worden ist. Vgl. Kuhn's Litteraturblatt Bd. 1, S. 434 ff. (1884)¹ und meine Epigra-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mit Rücksicht auf die Wichtigkeit der analogen Erscheinung für die Beurteilung der Wortfolge im Hammurabi halte ich es für angemessen, hier die wesentlichen Stellen aus den Kuhrschen Zeitschriften mitzuteilen. Nach Anführung einer Stelle aus Praetorius Amharischer Grammatik: "Alles, was wir aus den übrigen semitischen Sprachen als Prinzip der semitischen Syntax erkannt zu haben glauben, befindet sich im Amharischen nicht bloß in völliger Auflösung, sondern ist zum Teil in das Gegenteil umgeschlagen", heißt es dort: Wir finden den Schlüssel hier-

phische Denkmüler aus Abessinien S. 72. Ich stehe hierin durchaus nicht allein: Nöldeke, Die semitischen Sprachen (1. Aufl. 1887, S. 59; 2. Aufl. 1899, S. 74) erklärt die Syntax des Amharischen durch den Einfluß der Agausprachen, ebenso stimmt Praetorius in ZDMG. 43, 317 (1889) dieser Auffassung bei.

Wie Halevy diese Tatsache für sich und gegen mich anführen konnte, ist mir nicht recht verständlich.

Die Stelle (S. 259 ff.): 'daraus erklärt sich ferner die Tatsache, daß der Unterschied der Kehllaute ganz verschwunden ist' hat Halevy mißverstanden. Das Wort 'daraus' bezieht sich auf 'den Einfluß der fremden Sprache'. In Babylon wechselten und fluktuierten die Konsonanten, welche dem Semitischen eigentümlich sind, sie sind aber später durch frische semitische Zuflüsse in Assyrien stabilisiert worden. Dagegen konnten die einmal verwischten Hauchlaute nicht wieder aufleben.

Über meine Etymologien möchte ich mit Halevy nicht streiten, wir stehen da Mann gegen Mann und ich darf mir in etymologischen Fragen vielleicht so viel zutrauen als Halevy!

zu in der Syntax der chamitischen Sprachen, und das Bilin als der kräftigste und unversehrteste Repräsentant der Agausprachen liefert uns eine große Reihe von Belegen für diese Behauptung. Die Syntax zeigt uns dasselbe im Satze, was wir schon in der Wortbildung beobachten konnten, die völlige Umstellung der Begriffe im Verhältnisse zu den semitischen Sprachen. Das Pronominalsuffix wird im Bilin ein Präfix. Der Genetiv und der abhängige Satz werden dem determinierten Element, dem Substantiv, vorangestellt, ganz wie im Amharischen und im Gegensatz zu den altsemitischen Sprachen, so z. B.: kň dān dein Bruder, ku žān adarā Herr deiner Brüder, was-á adarā der Herr (Besitzer) der Kühe. Beispiele von der Voranstellung des abhängigen Satzes sind auf jeder Seite zu finden. Hier nur ein Beispiel 145, 27: wurā quālin? wanqarō yūgulā sīm Was soll ich sehen? fragte sie der König. Im Semitischen müßte es heißen: Da fragte sie der König: Was soll ich sehen? etc. Das Verbum wird an das Ende gestellt wie im Amharischen, nicht an die Spitze wie im Altsemitischen.

Nicht ein Austuß dieses syntaktischen Charakters der Sprache, sondern umgekehrt eine Voraussetzung desselben ist die schon oben berührte Nachstellung von Postposition und Konjunktion eine Eischeinung, welche Praetorius auch im Amharischen als charakteristisch bezeichnet. . . . Da wir schon im Altäthiopischen diesen Umwandlungsprozeß beginnen sehen, so liegt nichts näher, als auzunehmen, daß dieselben Elemente ihren zersetzenden Einfluß schon in sehr alter Zeit zu üben begonnen haben.

## Eine Fabel Ksemendras.

Von

#### Johannes Hertel.

Kṣemendra Bṛh. M. xvi, 518 ff. (v. Mann. III, 81 ff.) hat eine Erzählung, die allen anderen Fassungen des Pancatantra fehlt, außer der Fassung Pūrṇabhadras. Vgl. Benfey i, S. 246 ff., v. Mann. S. xlix. Dieselbe Erzählung gibt Benfey in der Übersetzung nach Śukasaptati 64. Bei Schmidt findet sie sich im t. simpl. dieser Sammlung als Nr. 66 (Mar. 63), während sie in den anderen Fassungen inkl. Galanos nicht vorhanden ist. Der Text Kṣemendras lautet nach der Kāvyamāla-Ausgabe:

वृद्धवाकां हितं राज्ञा श्रोतवां तत्त्वया सदा।
श्रूयते हंसनिचयो वृद्धवाकीन रिक्षतः॥ ५१८॥
हंसानामधिएः पूर्वं चीरोदो नाम शालाजी।
उवास तमुवाचार्थं स भृत्यो वृद्धसारसः॥ ५१९॥
व्याधैक्प्रमिदं बीजं विनाशाय कुबस्य नः।
निरस्यतां तदित्याह कि सिच्छुश्राव [so!] नो वचः॥ ५२०॥
ततः कालेन वृद्धेषु [!] हंसेषु खगजीविभिः।
वृद्धहंसो ऽत्रवीदच तिष्ठन्तु क्षतकं मृताः॥ ५२०॥
तथेति निश्चतैसीस् जालादुजृत्य धीवराः।
राशीभूतान्खगांश्चकुक्डुीय प्रययुश्च ते॥ ५२२॥
हति हंसाख्यायिका॥ ३२॥

Die Herausgeber vermerken aus ihrer Hs. ख zu 519 d die Variante वृद्धवायस: v. Майкоwsкиз Hs. liest in 519 b शारमनी, in c उवाचार्य, in 520 d richtig कश्चिकुश्राव, in 521 a richtig बहेषु, in c तिष्टेति.

Ferner bringt v. Makkowski folgende Änderungen in seinem Texte an. Er liest in 519 cd: तमुवाचाय सङ्खो, in 520 c तदिख्य, in 521 d तिष्ठत, in 522 a निश्चतांखांख. Seine Übersetzung von Str. 519 ff. lautet (S. 57): ,Auf einem Wollbaume wohnte einst ein Schwanenkönig, namens Kshîroda. Zu ihm sprach sein treuer Diener, ein alter Schwan: Diese Körner haben Jäger hingestreut, um unser Geschlecht zu Grunde zu richten, also weg damit! Aber keiner hörte auf seine Worte. Als hierauf im Verlauf der Zeit die Schwäne von den Jägern gefangen waren, sagte der alte Schwan: Bleibt hier liegen und stellt euch todt. Nachdem die Vögel "ja" gesagt und sich dazu entschlossen hatten, zogen sie die Jäger aus dem Netze heraus und warfen sie auf einen Haufen; da flogen sie auf und entkamen."

Die Korrekturen v. Mankowskis will ich hier nicht diskutieren. Den Grund der Übereinstimmung seines Ms. mit denen der indischen Herausgeber kann man jedenfalls nicht gegen ihn ins Feld führen, da eine Vergleichung der beiden Ausgaben zeigt, daß die Handschriften alle auf dasselbe bereits sehr verderbte Original zurückgehen. Dagegen habe ich gegen seine Übersetzung und die daraus gezogene Schlußfolgerung S. xlix Bedenken, die ich mir hier vorzulegen erlaube. Sie beziehen sich auf den von mir gesperrten Satz.

Zunächst befremdet es, daß in der Übersetzung der Plural, Körner' steht, während der Text बीजं bietet. Sodann bezeichnet बीज nicht das zum Futter hingestreute Korn, sondern das Samenkorn. Futterkorn ist तण्डल oder कण oder auch तण्डलकण. Endlich heißt वप im eigentlichen Sinne "säen", während für das Ausstreuen des Futterkorns सार् und विसार gebraucht werden. Es ist also 520 ab zu übersetzen: "Dieser Samen ist von Jägern zum Verderben unserer Familie gesät worden."

निरस्तां im folgenden Pāda übersetzt v. M. mit: ,Also weg damit!' Die Bedeutung würde nach seiner Auffassung sein: ,Laßt euch nicht verleiten, sie zu verzehren!' Nach dem eben Gesagten wird man aber wörtlicher übersetzen: ,Entfernt ihn.'

Wenn man nun auch in Betracht ziehen muß, daß Ksemendra nicht immer den richtigen Ausdruck wählt, wofür er gleich in dem oben abgedruckten Śloka 522 b ein Beispiel liefert, indem er die Vogelsteller als धीवराः bezeichnet, so wird es doch unabweislich sein, die Worte hier in ihrer eigentlichen Bedeutung zu nehmen, wenn diese einen guten Sinn gibt. Und das ist der Fall.

Nach Pūrņabhadra nämlich (Benfey II, S. 139; Schmidt S. 101) rät ein alter Schwan, den Keimling einer kauśāmbī-Liane (Benfey: Kausākhi), der an der Wurzel ihres Nistbaumes aufgeht, zu zerstören. Dies geschieht nicht, die Liane wächst, ein Jäger steigt an ihr empor, legt in den Nestern Schlingen und fängt die hamsas in ihnen. Der Schluß entspricht Kemendras Darstellung.

Im Berichte der Sukasaptati wird von einer gesäten oder ohne menschliches Zutun aufgegangenen Pflanze überhaupt nicht gesprochen.

L. v. Makkowski stellt infolge seiner von der unsrigen abweichenden Interpretation S. klik den Bericht Kemendras zu dem der Sukasaptati und meint, die Erzählung von der Schlingpflanze finde sich nur 'in der Berliner Handschrift', d. h. also bei Pürnabhadra. Nach der vorstehenden Darlegung dagegen verhält sich die Sache so, daß Pürnabhadra und Kemendra die Vorgeschichte mit der aufkeimenden Pflanze haben, also zusammen gegenüber der Sukasaptati eine Rezension vertreten.

Pürnabhadras Bericht unterscheidet sich insofern von dem Ksemendras, daß er nur von einem Jäger spricht und daß in ihm von einem absichtlichen Stecken des Saatkorns nicht die Rede ist. Wenn wir daraus schließen dürften, daß beide Autoren von einander unabhängig einer uns unbekannten Quelle folgen, so würden wir also das बहु, wie v. Makkowski in Str. 521 a richtig statt des Bombayer बुद्धेषु liest, von den Schlingen verstehen, die die Jäger später in die Nester der hamsa gelegt haben.

Nun ist es aber erweislich, daß Pürnabhadra die Fassung Kşemendras benutzt hat. Einmal nämlich ist es auffällig, daß nur ér von allen 'Pañcatantra'-Bearbeitern unsere Erzählung neben Kşemendra hat; sodann führt folgende Überlegung zu diesem Schlusse.

Eine genaue Vergleichung Ksemendras mit den anderen Fassungen ergibt das Resultat, daß er neben Gunadhya zum mindesten die kaschmirische Rezension des Pañcatantra gekannt und benutzt hat.¹ Trotzdem findet sich in seinem ganzen Texte keine Strophe, die er herübergenommen hätte. Vielmehr dichtet er überall die Überschriftsstrophen um.

In der Erzählung von der von den Mäusen gefressenen eisernen Wage, die oben S. 298 ff. besprochen ist, stimmen die alten Quellen ziemlich überein. Das Tantrâkhyāyika liest:

# तुनां नोहसहस्रस्य खादते यत्र मूषकः। गजंतत्र हरेच्छोनो दारके कोऽत्र विसायः॥

Fast genau so lesen die Hamburger Hss. des Simplicior, nur daß sie in b die wohl ursprüngliche Lesart खाद्रिन यन मूचना: bieten. In b stellen das S. P. sowie die Hamburger Hss. bei der Wiederholung dieser ākhyāna-Strophe im Texte der Erzählung, Kielhorns Text auch in der Überschrift um: यन खाद्नि मूचिना:. In cd liest Kielhorn und genau oder fast genau wie er die Hss.  $CEF^2$  des südlichen Pañcatantra राजंसन हर्च्छानो नासकं नान संभयः, während die Hss.  $GDAB^2$  des SP. lesen: तनैव च हर्च्छानो दारकं कोऽन विस्तयः॥ Aber Somadeva und, da sich bei ihm keinerlei Benutzung einer späteren Pañcatantra-Fassung nachweisen läßt, wohl auch Guṇāḍhya entspricht der Fassung des Tantrākhyāyika und der Hamburger Hss. Som. Lx, 247 lautet:

# मूर्पकेर्भच्यते बौही देशे यच महातुका। तच दिपमपि स्रोनो नयेत्किं पुनर्भकम्॥

Diese Form hat auch dem Pahlavī-Übersetzer vorgelegen. Vgl. Syr. 31, 12: ,Wo Mäuse hundert Pfund Eisen fressen, da will es nicht viel sagen, wenn auch ein Falke einen Elephanten raubt. Sym. Seth. (Ath. Ausg.) 34, 11: ,ἔνθα μῦες σίδηρον τοσοῦτον ἐσθίουσιν, ἐκεῖσε καὶ ἱέρακες ἐλέφαντας αἴρουσιν. Κειτη-Falc. 60, 7: ,In the land where the mice can eat up a hundred pounds of iron, it is no wonder that the eagles carry off boys. Joh. v. Cap. 96, 22: ,Terra cuius mures comedunt mille libras ferri dignum est ut eius aves rapiant

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dies wird in der eingehenden Besprechung dieser Rezension, die bald in den AKSGW. erscheinen wird, bewiesen werden.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> S. ZDMG. LVIII, Heft 1.

pueros. Aus der Kombination dieser Fassungen ergibt sich mit Sicherheit die Fassung von H-I und Śār. als die Vorlage derselben.

Wenn wir nun an entsprechender Stelle bei Ksemendra finden:

# यच नोहसहस्रस्य भचयन्याखवसुनाम्। श्लोनः कुञ्जरहत्तच किं चित्रं यदि बानहत्॥

so werden wir daraus schließen müssen, daß er, hier unbeeinflußt von anderen Pañcatantra-Fassungen, seine Vorlage insofern etwas freier übersetzt hat als Somadeva, als er für die Verbalformen der beiden letzten Pāda nominale Komposita eingesetzt hat. Nun lautet die Strophe bei Pūrṇabhadra:

## तुलां लोहसहस्रस्य यत्र खादन्ति मूषकाः। स्रोनः कुझरहत्तत्र किं चित्रं यदि पुत्रहत्॥

Sie ist also eine Kombination der Fassung der übrigen Rezensionen und der Ksemendras, deren letzte beiden Pāda sie fast wörtlich enthält. Da nun die Vorlage Guṇāḍhyas, das südliche Pañcatantra, das Tantrākhyāyika und der textus simplicior die Verbalformen im 3. und 4. Pāda haben, so dürfen wir mit Bestimmtheit behaupten, daß diese im Ur-Pañcatantra an dieser Stelle standen. Andererseits ist oben konstatiert worden, daß Ksemendra aus keiner späteren Pañcatantra-Fassung Strophen und, ich füge hier hinzu, Strophenteile wörtlich herübergenommen hat, und daß also die Fassung der beiden letzten Pāda sein Eigentum ist. Folglich hat Pūrṇabhadra diese beiden Pāda dem Texte Ksemendras entlehnt.

Diese Annahme hat durchaus nichts Bedenkliches. Wie Hemacandra im Auftrage des Königs Jayasimha, 1 so arbeitete Pūrņabhadra im Auftrage des Ministers Śrīsoma. Er hat nachweislich außer einer oder mehreren anderen Quellen bestimmt den textus simplicior benutzt, wie ich an anderer Stelle gezeigt habe. Sein Mäcen wird dafür gesorgt haben, daß ihm möglichst viel "Pañcatantra"-Fassungen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bühler, Über das Leben des Jaina-Mönches Hemachandra, A. K. W. A. W. S. 183 (Sonderausgabe S. 15).

zugänglich wurden. So wird wahrscheinlich auch ihm Kaśmīr¹ seine literarischen Schätze zur Benutzung nicht vorenthalten haben. Daß sich darunter Ksemendras Fassung befand, ist nicht unwahrscheinlich. Das Tantrākhyāyika hat Pūrņabhadra sicher benutzt.²

Schließt man sich dem entwickelten Gedankengang an, so wird man ferner schließen, daß Pūrņabhadra die Erzählung vom klugen hamsa, die wie gesagt keine andere Pañcatantra-Fassung, außer Ksemendras Bearbeitung aufweist, dieser entlehnt hat.

Nun ist Ksemendras Bericht so ungeschickt wie möglich. Str. 520 wird von einem बीज berichtet, das der Familie der hamsa Verderben bringen wird. Das "Wie?" verrät uns Ksemendra nicht; wir erfahren nur in Str. 521, daß die Fesselung der Schwäne damit in ursächlichem Zusammenhange steht. Da nun auch die Fassung der Sukasaptati nichts von einer Schlingpflanze hat, so steht dem weiteren Schlusse nichts im Wege, daß die Erzählung von die ser Schlingpflanze ein Erklärungsversuch Pürnabhadras ist.

Ist dies aber der Fall, so werden wir uns nach dem ursprünglichen Sinne der dunklen Ksemendra-Stelle umzusehen haben. Wir werden zwischen dem Samen und dem Netz, in dem die Vögel gefangen wurden, einen näheren Zusammenhang suchen als der ist, daß dieses Netz mit Hilfe der aus dem Samen entsprossenen Schlingpflanze auf den Baum befördert wird. Ich wüßte nicht, daß sonst von Vogelstellern berichtet würde, daß sie ihre Netze oder Schlingen in Vogelnestern anbringen, und Ksemendras Text hat nichts davon. Es wird also das बार्ं den Samen einer Pflanze bezeichnen, aus der das Material der Netze bereitet wurde, und da liegt es nahe, an das पूर्ण, den Hanf, zu denken, der in Kaśmīr bekanntlich massenhaft vorkommt.

Die Form der Erzählung, wie sie Ksemendra in seiner Vorlage fand, dürfte also etwa die folgende gewesen sein:

Auf einem mächtigen Śalmalī-Baume nistete ein Schwarm von hamsa. Diese sahen eines Tages, wie die Jäger Hanfsamen säeten

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> BÜHLER a. a. O. <sup>2</sup> Man denke auch an die Vetālap.º-Rezension f, von der UHLE nachgewiesen hat, daß sie auf Kşemendras Bṛh. M. fußt.

und freuten sich darüber, weil sie sich aus den aufgegangenen Pflanzen ein leckeres Mahl versprachen. Ein alter hamsa (oder, nach Hs. E., eine alte Krähe) aber sagte: "Die aufgegangenen Pflanzen werden unserem Geschlecht zum Verderben gereichen; entfernt also den Samen." Aber keiner hörte auf ihn. Als die Pflanzen emporgewachsen waren, kamen die Jäger wieder und bereiteten aus den Stengeln derselben Bindfäden und aus diesen flochten sie Netze und fingen die hamsa darin.' Der Schluß ist dann in Śuk., bei Pūrņ. und Ksemendra unversehrt bewahrt.

Aus dem Gesagten ergibt sich, daß wir es eigentlich wohl mit der Verarbeitung von zwei Fabeln zu tun haben. Man könnte in der Śukasaptati-Erzählung also eine ursprünglichere Fassung vermuten als in den Pañcatantra-Rezensionen. Da indessen der Verfasser der Śukasaptati die Jaina-Rezensionen gekannt hat und da er im Eingang seines Berichtes wie Pūrņabhadra ausdrücklich erwähnt, daß das Netz in der Abwesenheit der Vögel gespannt wurde, und da sich aus den Worten प्रदोषागताः पतिताः सर्वेऽपि कथं मुख्यने mit Sicherheit ergibt, daß nach seiner Anschauung die Vögel in der Dunkelheit in das Netz gerieten, das Netz also auf dem Baume gespannt war, so ist es wahrscheinlicher, daß wir in der Śukasaptati, deren Verfasser überall so kurz wie möglich erzählt, eine Kürzung der Fassung Pūrņabhadras vor uns haben.

Die erste Erzählung findet sich meines Wissens nicht in einer indischen Quelle. Dagegen findet sie sich bei abendländischen Schriftstellern. Schon Benfey, dem die Fassung Ksemendras nicht bekannt war, hat aus der, wie wir sahen, umgebildeten Fassung Pūrņabhadras auf Verwandtschaft mit den griechischen Fassungen und ihren Ausläufern geschlossen, ohne die Entscheidung zu wagen, ob die griechische oder die indische Fassung den Vorrang verdient.

Die ursprüngliche griechische Fassung ist die, daß ein Vogel, die Eule oder die Schwalbe, den anderen Vögeln rät, einen Samen auszurotten, der ihnen zum Verderben gereichen werde. Nach Aes. ed. Halm 417 handelt es sich um die Mistel, nach 105 = Dio Chrysost. xn, § 7 sqq. um die Eiche, auf der die Mistel wachsen würde. Nach

derselben Fabel heißt es dann: Πάλιν δὲ τὸ λίνον τῶν ἀνθρώπων σπειρόντων. εκέλευε (die Eule) καὶ τούτο εκλέγειν τὸ σπέρμα υμή γάρ ἐπ' ἀγαθῷ φυήσεσθαι. Drittens sagt die Eule dann voraus, die Menschen würden aus den Federn der Vögel Geschosse herstellen. Die Vögel glauben der Eule nicht, müssen aber zu ihrem Schaden hinterdrein erfahren, daß sie recht hatte. In der Fabel 417b beruft die Schwalbe eine Versammlung der Vögel und rät ihnen in ihrem eigenen Interesse, mit den Menschen Freundschaft zu schließen und in ihren Häusern zu nisten. Two de όρνέων τις τὰ ἐναντία τὴ χελιδόνι ἔλεγεν : ,,ἀλλὰ τὸ σπέρμα τοῦ λίνου μὰλλον κατεσθίοντες αναλίσκωμεν και άφανες ποιώμεν, ίνα μηκέτι έχωσι πλέκειν δίκτυα naθ' ήμων." Die Schwalbe bleibt bei ihrem Vorsatz und wird geschützt, während die Menschen die anderen Vögel fangen und verzehren. In der Fabel 106 = Dio Chrys. LXXII, § 14 sq., in der sich der Verfasser ausdrücklich auf Aesop beruft (Αἴσωπος ξυνετίθει λόγον τοιοῦτον), kommen die Vögel zur Eule und fordern sie auf, ihren Nistplatz von den menschlichen Wohnungen auf die Bäume zu verlegen. Namentlich wird auf die Eiche, ἄρτι ταυτηνὶ συομένην, hingewiesen, ἐπειδὰν πρὸς ἄραν ἀρίκηται. Die Eule widerrät, sich auf die Eiche zu setzen ίζον πεφυχότος φέρειν, πτηνοῖς όλεθρον. Τὰ δὲ μὴ τῆς ξυμβουλῆς ἀποδέχεσθαι την γλαύνα · τούναντίον δὲ ἔχαιρε τη δρυί φυομένη · ἐπειδή δὲ ίκανή ην, καθίσαντα ἐπ' αὐτὴν ἦδεν. Γενομένου δὲ τοῦ ίξου ραδίως ἤδη ὑπὸ τῶν ἀνθρώπων άλισκόμενα μετεγόουν καὶ την γλασκα εθαύμαζον επί τη ζυμβουλή. Und deswegen bewundern die Vögel die Eule und suchen sie auf. Aber die moderne Eule ist nicht mehr so weise wie die alte, sondern gleicht ihr nur äußerlich.

Man sieht, daß alle diese Fabeln erweitert und entstellt sind. Als Kern ergibt sich indessen der Rat, den Leinsamen, der eben gesät wird, zu entfernen, da aus ihm die Netze entstehen würden. Das ist aber die oben aus inneren Gründen für die indische Fabel erschlossene Form.

Döbeln, den 4. Oktober 1903.

## Das Baudhāyanasūtra als Quelle des Mahābhārata.

Von

### W. Caland.

Im Mahābhārata (xIII, 12) wird die folgende Legende (itihāsaḥ purātanaḥ) über die Feindschaft des Indra und Bhangāśvana erzählt:

Es war einmal ein tugendhafter Rājarşi, Bhangāśvana mit Namen; da er keine Söhne hatte, hielt er das dem Indra verhaßte Agnistutopfer; dieses wird von den Menschen bei Sühnungen (prāyaścitta) verrichtet2 und wenn man Söhne erhalten will.3 Als Indra dies bemerkte, suchte er eine Gelegenheit, wo der König, der stets sich selbst beherrschte, sich bloß geben würde. Es bot sich ihm keine dar. Nach einiger Zeit aber ging der Fürst auf die Jagd. Da dachte Indra: Hier ist eine Gelegenheit' und verwirrte ihn. Als darauf der Fürst, von Indra verwirrt, nur mit dem Einspänner herumirrte, verlor er gänzlich den Weg und wurde von Hunger und Durst gequält. Ermüdet und durstig, erblickte er da einen lieblichen Teich voll frischen Wassers. Er tränkte seinen Rappen, band ihn an einen Baum und stieg in den Teich hinab; als er aus dem Wasser emporkam, war er aber in ein Weib verwandelt. Das bemerkend, dachte der Fürst beschämt, besorgt und verwirrt von Sinnen: "Wie werde ich mein Pferd besteigen können, wie zur Stadt zurückkehren, wie meine hundert Söhne, die ich durch den Agnistut bekommen habe, anreden und

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Verf. Über das Sūtra des Baudhayana, S. 21, N. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> So im Ritual des Schw. Yajus und der Chandogas (Pañc. br. xvii. 5. 3).

<sup>3</sup> So im Ritual des Āśvalāyana (śrs. 1x. 7. 22): yo vālamprajananah prajām na vindeta so 'gniṣṭutā yajeta.

meine Frau und meine Untertanen? Sanftheit, Schwäche, Schüchternheit nennen die Weisen Eigenschaften des Weibes; Härte im Kampf und Heldenmut die Tugenden des Mannes. Meine Mannheit ist von mir gewichen, ich bin, ich weiß nicht wie, ein Weib geworden. Wie werde ich in diesem Zustande wieder zu Pferde steigen können?' Da wußte der Fürst dennoch mit großer Anstrengung den Wagen zu besteigen und kehrte in die Stadt zurück. Seine Söhne, seine Gattin, seine Diener und Untertanen dachten: "Was ist hier geschehen" und waren in hohem Grade verwundert. Da sprach der in ein Weib verwandelte König: "Zur Jagd war ich gegangen, von starker Truppenmacht umgeben. Umherirrend geriet ich, vom Schicksal getrieben, in einen schrecklichen Wald. Von Durst gequält und außer mir, erblickte ich einen lieblichen, von Vögeln besuchten Teich. Ich begab mich ins Wasser und wurde durch das Schicksal in ein Weib verwandelt.' Nachdem er seinen Namen und Familiennamen seinem Weibe und seinen Ministern mitgeteilt, redete er seine Söhne in dieser Weise an: Beherrschet ihr in freundschaftlicher Gesinnung das Reich: ich werde mich in den Wald begeben.' Nachdem er seine hundert Söhne so angeredet, ging er in den Wald. Da kam sie an eine Einsiedelei und gelangte zu einem Büßer. Bei diesem Büßer bekam sie in der Einsiedelei hundert Söhne. Da (ging sie) mit allen diesen Söhnen (in die Stadt zurück und) sprach zu ihren früheren Söhnen: .Ihr seid meine Söhne, die ich als Mann bekam, diese hier bekam ich als Weib, beherrschet nun alle zusammen als Brüder das Reich. Als Indra sah, daß sie einträchtig als Brüder die Regierung führten, dachte er erzürnt: Einen Dienst habe ich dem Rajarsi erwiesen, nicht ein Leid ihm zugefügt.' Da nahm er die Gestalt eines Brahmanen an, ging zur Stadt und entzweite die Königsöhne (indem er sagte): ,Sogar zwischen Brüdern, die eines Vaters Kinder sind, herrscht kein brüderliches Verhältnis: Um die Oberherrschaft stritten sich die Söhne des Kaśyapa, die Götter und die Asuras; ihr seid Kinder des Bhañgāśvana und jene anderen sind Söhne eines Büßers. Kaśyapas Söhne sind sowohl die Götter wie die Asuras. Ihr väterliches Reich wird durch die Söhne des Büßers beherrscht.' Da entzweiten sich die Fürstensöhne und fällten einander im Kampfe. Als die Büßerin das vernahm, fing sie schmerzlich zu jammern an. Da kam Indra in Brahmanengestalt zu ihr und fragte: 'Durch welches Leid getroffen, jammerst du, o Schöne?' Als das Weib den Brahmanen erblickte, klagte sie: "Getötet sind infolge des Schicksals meine zweihundert Söhne. Früher war ich ein König, o Brahmane; da erhielt ich meine ersten hundert wohlgestalteten Söhne. Einst auf die Jagd gegangen, irrte ich in einem dichten Walde herum; als ich da in einen Teich hinabgestiegen war, wurde ich in ein Weib verwandelt. Dann übergab ich meinen Söhnen die Herrschaft und begab mich in den Wald. Als Weib bekam ich von einem Büßer in dessen Einsiedelei noch hundert Söhne und brachte sie in die Stadt. Die sind nun in Kampf geraten, o Zweimalgeborener; deshalb trauere ich, durch das Schicksal hart mitgenommen.' Als Indra sie betrübt sah, sprach er das grausame Wort: ,Vorher hast du, o Hehre, mich tüchtig geärgert, als du den dem Indra verhaßten Agnistut darbrachtest, ohne mich herbeizurufen, der ich doch den Vorrang einnehme. Ich bin Indra, du Törichte, von mir ist jene Fehde veranlaßt. Als der Rajarşi den Indra erkannt hatte, fiel er ihm zu Fuss: ,Sei mir gnädig, o mächtiger Gott; ich brachte jenes Opfer dar, da ich mir Söhne wünschte, also verzeihe mir.' Durch seinen Fußfall zufriedengestellt, gewährte Indra ihm einen Wunsch: Welche von diesen Söhnen wünschest du, daß sie leben sollen? Das verkünde mir: diejenigen, die du als Weib geboren oder die, die du als Mann bekommen? Ehrerbietig gab die Büßerin dem Indra zur Antwort: "Es sollen die leben, welche ich als Weib geboren, o Indra!' Verwundert fragte nun Indra das Weib wieder: ,Wie kommt es, daß dir die Söhne, die du als Mann bekommen, nicht teurer sind und daß du größere Liebe zu diesen hegst, die du als Weib geboren? Davon wünsche ich den Grund zu hören. Wolle mir das sagen.' (Die Frau:) ,Das Weib hat größere Liebe, nicht also der Mann; deshalb sollen mir die leben, welchen ich als Weib das Leben gab.' Durch diese Antwort zufriedengestellt, sprach Indra zu ihr: Alle deine Söhne sollen leben, du Wahrhafte, und du wähle, was du willst: ob du ein Mann oder ein Weib zu sein wünschest'. (Die Frau:), Weib

zu sein wünsche ich, Indra, nicht Mann. Da sprach wieder der Gott: "Wie ist es, daß du Weib zu sein begehrst und das Mannsein aufgibst?" Also angeredet, entgegnete der in ein Weib verwandelte Fürst: "Größer ist immer der Genuß des Weibes beim Zusammensein mit dem Manne, deshalb erwähle ich mir Weib zu sein. Größere Lust habe ich als Weib empfunden, das versichere ich dir: im Weibsein finde ich Vergnügen. Laß uns gehen, o mächtiger Gott!" Nachdem Indra ihr "So sei es!" zugesagt und sich bei ihr verabschiedet hatte, ging er zum Himmel zurück.

Ohne Zweifel beruht diese Legende auf derselben Überlieferung, die uns das Baudhāyanasūtra in einfacherer Version bewahrt hat, und die von mir in meiner Abhandlung über das rituelle Sūtra des Baudhāyana mitgeteilt worden ist. Dort lautet sie: "Dieses Opfer (den Agniştut) hatte einst Rtuparna, der Sohn des Bhangāśvina,1 der König der Saphāla, verrichtet. Als er es abgehalten hatte, ging er auf die Jagd. Indra, ihn bemerkend, dachte: ,Ich gebe es dir heim, daß du mich von deinem Opfer ausgeschlossen hast'. Als nun jener, erhitzt und schwitzend (von der Jagd nämlich) ins Wasser hinabgestiegen war, verwandelte Indra ihn hier in ein Weib. Dieses trug jetzt den Namen Sudevalā. Als Weib beherrschte er dasselbe Reich und bekam auch als Weib Söhne. Unter diesen nun stiftete Indra Händel (d. h. unter den Söhnen, die er als Rtuparņa und die er später als Sudevalā bekommen hatte). Da lagen sie nun leblos da und Sudevalā saß weinend zwischen den beiden Gruppen von Söhnen. Da kam Indra herbei, er näherte sich ihr und sagte: "Sudevalā!" "(Was), Herr?" erwiderte jene. "Gefällt dir dieses?" fragte Indra. "Wie sollte es mir gefallen?' - ,Nun, ebenso mißfiel es mir, daß du mich von deinem Opfer ausgeschlossen hast; aber wähle dir, welche Söhne dir leben sollen?' Jene antwortete: ,Diejenigen, o Herr. die ich als Weib bekommen habe.' — Deshalb sagt man: ,dem Weibe (d. h. der Mutter) sind die Söhne am teuersten"."

Neu hinzugekommen in der Version des Mahābhārata ist die Erörterung, ob das Weib oder der Mann größeren Liebesgenuß em-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zum Namen vgl. jetzt auch ZDMG. LVII.

pfindet. Dieser Punkt kann aber vom Dichter selbst aus dem gegebenen Thema entwickelt sein. Übrigens erinnere ich an die ähnliche Geschichte des Teiresias: Θεασάμενος περὶ Κυλλήνην ὄφεις συνουσιάζοντας καὶ τούτους τρώσας ἐγένετο ἐξ ἀνδρὸς γυνή, πάλιν δὲ τοὺς αὐτοὺς ὄφεις παρατηρήσας συνουσιάζοντας ἐγένετο ἀνήρ. διόπερ "Ηρα καὶ Ζεὺς ἀμφισβητοῦντες πότερον τὰς γυναἴκας ἢ τοὺς ἄνδρας ἥδεσθαι μαλλον ἐν ταῖς συνουσίαις συμβαίνοι, τοῦτον ἀνέκριναν. ὁ δὲ ἔφη δέκα μοιρῶν περὶ τὰς συνουσίας οὐσῶν τὴν μὲν μίαν ἄνδρας ἥδεσθαι, τὰς δὲ ἐννέα γυναῖκας. ὅθεν "Ηρα μὲν αὐτὸν ἐτύφλωσε, Ζεὺς δὲ μαντικὴν ἔδωκεν (Apoll. bibl. III. 6, 7, vgl. Ov. Metam. III. 316—339.)¹

Utrecht, 25. Okt. 1903.

οἴην μὲν μοῖραν δέκα μοιρῶν τέρπεται ἀνήρ, τὰς δέκα δ'ἐμπίμπλησι γυνὴ τέρπουσα νόημα.

Note. Zu spät erfahre ich, daß Winternitz in dieser Zeitschrift schon die Version dieser Legende nach Baudhäyana mit der im Mahābhārata vorliegenden verglichen hat.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Schon von Hesiod war die Legende behandelt. Von ihm sollen die Verse herrühren:

## Anzeigen.

Th. W. Juynboll, Handleiding tot de Kennis van de Mohammedaansche Wet volgens de leer der Sjâfiitische school. — Leiden (E. J. Brill) 1903; xv+396 S. 8°.

An Kompendien des Muhammedanischen Rechtes' leiden wir keinen Mangel. Seitdem Mouradgea d'Ohsson (1788) durch seine dem ,Tableau général de l'Empire Othoman' einverleibte Analyse des Multakâ al-abhur das Gesetzwesen des Islam in den Kenntniskreis des europäischen Publikums eingeführt hat, sind zumeist in Ländern, für deren Regierung und Beamtenwelt das Gesetz des Islam aus dem Gesichtspunkt der Verwaltung und Rechtspflege in ihren muhammedanischen Provinzen und Kolonien auch praktische Bedeutung hat, Darstellungen desselben in europäischen Sprachen entstanden. Diese Litteraturprodukte haben sich von den Forschungen und Resultaten, die unsere Wissenschaft in der Erkenntnis des Wesens der muhammedanischen Gesetzkunde und in der kritischen Würdigung ihrer Quellen zutage gefördert hat, lange Zeit abseits gehalten. 1 Man hat dabei zuweilen die primitivsten philologischen Vorbedingungen, um des kritischen Studiums der ersten Quellen ganz zu geschweigen, vor der allerdings in hohem Maße förderlichen praktischen Kenntnis von Land und Leuten in den Hintergrund gestellt. ,Pour l'étude des lois d'un pays l'expérience des lieux

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. das Urteil von Snouck Hurghonje in seinem Aufsatz aus dem Jahre 1898: "Le droit musulman" (Revue de l'Histoire des Religions XXVII, 1).

et des faits est un privilège bien plus efficace que l'érudition et la science de la langue arabe' hat Worms im Jahre 1842 in seinen ,Recherches sur la constitution de la propriété territoriale dans les pays musulmans' als Grundsatz ausgesprochen.

In neuester Zeit hat die Litteratur dieser Wissenschaft, soweit sie die dogmatische Darstellung des muhammedanischen Gesetzes zum Gegenstand hat, allerdings manche gute Leistung, sowohl über einzelne Kapitel, als auch über umfassende Gebiete — hier neuestens das Buch von Sachau — aufzuweisen. Wenig Fortschritt zeigt sich aber in der Lösung der Aufgabe, durch anleitende Werke in das Wesen des Gesetzes historisch einzuführen, zum Verständnis desselben anzuleiten, im allgemeinen die leitenden Gesichtspunkte zu erörtern, und im einzelnen die historische Entwickelung aufzuweisen-

Der Dispens von der Zugrundelegung der alten Dokumente wurde auch in anderer Richtung in Anspruch genommen, indem juristische Gelehrte, die aus Übersetzungen ganz sekundärer Kompendien der muhammedanischen Gesetzkodifikation geschöpften Daten, ohne Berücksichtigung der nur aus historisch-kritischer Betrachtung der Quellen zu erschließenden Entwickelung der Institutionen, als zuverlässiges Material für rechtshistorische und -vergleichende Darstellungen verwenden. Die auf die Quellenlitteratur angewandte kritische Analyse wurde einfach als in juristischer Beziehung unzuständig ignoriert. Als erfreuliche Ausnahme kann auch hier eine Erscheinung aus neuester Zeit erwähnt werden; ein Zeichen der Bestrebung, der Methode und den Resultaten der Forschungen über die Kritik der islamischen Gesetzquellen in der Darstellung der Rechtsgeschichte gebührende Beachtung zu widmen, sie sogar als fruchtbar zu erweisen für die kritische Betrachtung der Rechtsquellen auf anderen Gebieten. Solche Würdigung hat den islamischen Studien der Professor der Rechtsgeschichte an der Universität zu Lyon, EDOUARD LAMBERT angedeihen lassen in seinen Werken: La tradition romaine sur la succession des formes du testament devant l'histoire comparative (Paris 1901, und La fonction du droit comparé. I. Bd. (Paris 1903) 279-389.

Der wissenschaftliche Umschwung in der Betrachtung der gesetzlichen Institutionen des Islam und ihrer historischen Würdigung ist zum vorwiegenden Teile den seit 1882 auf diesem Gebiet veröffentlichten Schriften von C. SNOUCK HURGRONJE zu verdanken. Teils in begründenden und ausführenden, teils in kritischen Studien hat er eine aus der geschichtlichen Beurteilung der gegebenen Erscheinungen ausgehende Auffassung des Gesetzwesens im Islam geschaffen und die wissenschaftlichen Gesichtspunkte seiner Behandlung ausgesteckt. Es ist dies nicht die Gelegenheit, die zahlreichen Arbeiten zu verzeichnen, in denen Snouck die Resultate seiner Methode in positiver Darstellung seiner eigenen Anschauungsweise und in kritischer Zurechtweisung der immer wieder an den Tag tretenden verjährten Irrtümer, dargelegt hat. Wir müssen voraussetzen, daß sie den Orientalisten nicht unbekannt sein dürfen. Die wichtigsten sind von Kapitel zu Kapitel im litterarischen Apparat des hier zur Anzeige kommenden Werkes des Herrn Juynboll angegeben, in welchem die Gesamtdarstellung der muhammedanischen Gesetzkunde zu allererst unter vorwiegender Wirkung jener bahnbrechenden Studien versucht wird.

Dieser Einfluß, zu welchem sich der Verf. in seiner Vorrede dankbar bekennt, macht sich gleich im ersten Hauptstück in befriedigender Weise fühlbar, wo der Verf. die einleitenden Grundbegriffe, die Lehre von den Gesetzquellen erörtert. Hier erhalten wir nun endlich in einem Handbuch der islamischen Gesetzkunde die richtige Kennzeichnung des Wesens, des Geltungskreises und der Wirkungen der in den Bereich des 'ilm al-uşûl gehörigen Prinzipien, die historischen Gesichtspunkte für ihre Entwicklung, ihre Stellung in der Schultheorie und in der wirklichen Praxis sowie die korrekten Definitionen der jene Gesichtspunkte fixierenden Terminologie. Auf dieser guten Basis hat der Verf. hernach die einzelnen Kapitel der furû aufgebaut, in denen mit nicht weniger Schutt aufzuräumen war, als in den Erörterungen über die usül. Es war nicht seine Absicht, ein das ganze Gebiet der Gesetzkunde deckendes System zu bieten, sondern - wie er in seiner Vorrede seinen Kreis selbst umschreibt - ,eine bündige Übersicht jener Teile

des muhammedanischen Gesetzes, die für die Muslimen und mit ihnen in Berührung stehende Europäer in praktischer Beziehung die meiste Wichtigkeit besitzen'. In diesem Sinne erörtert der Verf. den Ritus und den Kultus, das Familienrecht (einschließend das Erbrecht), das Vermögens- und Handelsrecht, die Prinzipien der Rechtspflege nebst den Grundzügen des Strafrechts, die politische Organisation der muslimischen Gemeinde und ihr Verhältnis zu den Bekennern anderer Religionen; also vorwiegend jene Kapitel, deren Kenntnis hervorragendes kulturwissenschaftliches Interesse bietet. Entsprechend dieser Tendenz des Buches hat der Verf. sein Material nicht in Form trockenen Paragraphenwerkes in dogmatischer Weise vorgeführt, sondern das Wesen und die Bedeutung der Institutionen sowie die Modalitäten ihrer Erscheinungen auf Grund ihrer geschichtlichen Entwickelung in lebendig anregender Darstellung zur Anschauung gebracht. Nicht um den Verf. einer Unterlassung zu zeihen, - in einer Anleitung' konnten ja die Details unmöglich erschöpft werden - wollen wir bemerken, daß es wohl auch von Nutzen gewesen wäre, bei Gelegenheit der nach der Überlieferung auf den 'Omarbund عهد عُجُر zurückgeführten Ausnahmsgesetze für Andersgläubige (S. 344 ff.) dem Leser noch mehreres über die geschichtliche Entwickelung dieser Beschränkungen im Zusammenhang mit dem Fortschreiten der hierarchischen Gesichtspunkte in der Regierung mitzuteilen (vgl. ZDMG. xxxvIII, 674); auch über die Schicksale des Weinverbotes in den verschiedenen madahib hätten wir eine etwas weitere Ausführung der knappen Andeutung S. 174, Anm. 1 für wünschenswert gehalten. Zu der Angabe des Verf.'s (S. 79) über die Veränderung des Chutba-Ritus (Ch. vor dem şalât) ist hervorzuheben, daß diese Veränderung wahrscheinlich eine omajjadische Einrichtung ist, als deren Urheber bald Mu'awija (Ja'kûbî ed. Houtsma 11, 265, 10), bald erst Merwân 1. (Tirmidî 11 26, 13) bezeichnet wird.

Mit der Entwickelung der religiösen und staatsrechtlichen Anschauungen verändert sich zuweilen auch Bedeutung und Inhalt eines alten Terminus. Die Folge solcher Entwickelung ist auch die spontane Umwertung, welche die Bedeutung der Benennung des Chalifen als خليفة الله (S. 328, 22) erfährt. Aus dem "nach Gottes Ordnung eingesetzten Chalifen" wird für das gemeine Verständnis der "Chalife (Stellvertreter) Gottes" (vgl. Revue de l'Histoire des Religions xxxv, 33 ff.).

Der Verf. hat bei der auf die grossen Momente gerichteten Tendenz seines Buches die Institutionen des Islam in ihrer allgemeinen historischen Bedeutung ins Auge gefaßt; in den Einzelheiten mußte er sich entschließen, aus den divergierenden Gesetzschulen besonders eine als Ausgangspunkt zu nehmen (vgl. Snouck, ZDMG. LIII, 130). Es ist sehr begreiflich, daß ihm in praktischer Beziehung zunächst die holländischen Interessen an den islamischen Dingen nahe lagen, was auch darin zur Betätigung kömmt, daß er großes Gewicht darauf legt, neben den arabischen auch die im Islam der niederländischen Kolonien gebräuchlichen Termini, beziehungsweise die lautlich veränderte Form, die der arabische Terminus in seiner dortigen Aneignung erfahren hat, sowie im allgemeinen die in jenen Gebieten herrschende Gestaltung der im Buche erörterten Einzelerscheinungen hervortreten zu lassen. Aus diesem Gesichtspunkt war es für ihn am natürlichsten, unter den verschiedenen madahib des historischen Islam¹ die schäfi'itische Richtung als Ausgangspunkt zu nehmen und nur bei wichtigeren Dingen die Divergenz in den anderen lebenden Schulen zu berücksichtigen. Die Zulassung des istishab hat der Verf. (S. 370 unten) in zu absoluter Weise auf die schäfisitische Schule beschränkt, der dies Prinzip freilich am meisten charakteristisch ist. Es wird auch in der hanefitischen Theorie zugelassen; freilich mit der wesentlichen Einschränkung, daß diese Präsumtion nur in Fällen angewendet werden darf, wenn durch die Anwendung derselben die Zurückweisung eines zweifelhaften Rechtsanspruches erfolgt, nicht aber wenn dadurch eine Zuerkennung bewirkt würde: خية للدفع لا للإثبات. Darüber ausführlicher in der Abhandlung über istishûb in WZKM. 1 228 ff., die in den Litteraturnachweisen übersehen ist.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ihre geographischen Gebiete sind S. 31—32 präzisiert. Unterägypten (S. 32, 18) ist jedoch nach dem, was Martin Hartmann in der Orient. Litteraturzeitung 1895 col. 111 ff. über die große Verbreitung des målikitischen Ritus auf diesem Gebiete mitgeteilt hat, aus demselben nicht auszuschließen.

Es ist bei dem Zweck, den der Verf. mit diesem Werke zu erreichen wünscht, nur zu billigen, daß er sich nicht, wie dies in solchen Handbüchern bisher geschehen ist, in unbedeutende kasuistische Einzelheiten verloren, vielmehr bei der Auswahl der behandelten Details die strenge Rücksicht auf den charakteristischen Wert und die praktische Bedeutung derselben ins Auge gefaßt hat. Die aufgenommenen Einzelheiten sind, soweit man dies nach angestellten Proben an maßgebenden Punkten beurteilen kann, in vertrauenswürdig sicherer Weise bestimmt. Aus dem Kreise, den ich speziell geprüft habe, würde ich jedoch bei Anm. 1 auf S. 111, bei Vergleichung mit Nihâjat al-ţâlibîn 1, 273 ult. ein Fragezeichen machen. Hingegen hielte ich es für charakteristisch, bei derselben Gelegenheit (Zahl und Qualität der Zeugen der Neumondbeobachtung) eine Einzelheit besonders hinzuzufügen, die auch in anderen Handbüchern des muhammedanischen Gesetzes übergangen zu werden pflegt: daß im Unterschied von dem Brauche, für die Festsetzung des Ramadânbeginnes die Aussage eines einzigen Neumondszeugen als giltig anzuerkennen, für die Bestimmung des Ausganges des Fastenmonates, oder besser zur Konstatierung des Beginnes des Sauwâl die Übereinstimmung aller Schulen (nur Abû Taur wird als Ausnahme genannt) zwei vollgiltige Neumondzeugen gefordert werden (Tirmidi 1 134 ولم ،Zarkânî يختلف اهل العلم في الإفطار انّه لا يُقْبَل فيه آلا شهادة رُجُلَيْن -vgl. Na ولا يثبت شوال بواحد عند الجميع الّا ابا ثور Muwaṭṭâ n 85 unten wawî, Musl. 111 74 unten, Rahmat al-umma 48 Mitte). Im Zusammenhang des Kapitels über die Regeln der Zeugenschaft vermissen wir (S. 294,15) die Hervorhebung der zur Legitimierung der Glaubwürdigkeit der Zeugen schon sehr früh vorkommenden Institution der eigens hiefür bestellten Vertrauenspersonen المهزجي (vgl. زُكِّي Buch. Śâhadât nr. 16), worüber einige Nachweise bei de Goeje, Gloss. Bibl. Geogr. s. v. Ibn Challikân nr. 322 s. v. Ibn A'jan al-Mâlikî (st. 214): وكان ينزكي der Ausg. Wüsten- ويخرجهم der Ausg. Wüsten) الشهود وبجرحهم reld zu lesen). Darauf ist auch das lakab المزكى des bei Usd al-gâba I 172, 8 erwähnten Traditionisten zu beziehen. Aus demselben Grunde, aus dem fromme Leute sich weigern, ein Richteramt anzunehmen

(vgl. S. 286), lehnen sie auch die Funktion eines solchen muzakkî ab, Dahabî, Tadkirat al-ḥuffâẓ (ed. Haidarâbâd) ווו 186, 5 وأَرِيدُ غير مَرَّةً على القضاء والتزكية فيستعفى

Sehr zu loben ist die taktvolle Zusammenstellung der jedem einzelnen Kapitel vorangehenden Nachweise der auf den Gegenstand desselben bezüglichen Schriften und Abhandlungen. Auch hier sind die für die meisten Orientalisten ziemlich verborgenen wichtigen Arbeiten besonders berücksichtigt, die auf die sehr instruktiven Verhältnisse des Islam in den niederländischen Kolonien Bezug haben. In einigen Exkursen zu Ende des Buches wird dann noch ein gut orientierender Nachweis über die Literatur des Hadît und der in der heutigen Praxis angesehenen Fikh-Kompendien der verschiedenen lebenden madâhib angeschlossen. Bei den Uşûl (S. 367) hätten noch die auch im gegenwärtigen Studium (freilich zumeist bei Hanesiten) als Autoritäten geltenden Werke des Pezdewi (st. 482) und des Mollah Chosrew (st. 885) erwähnt werden sollen. Was S. 26 Anm. 2 von dem Ansehen der Traditionssammlung des Tirmidî gesagt ist, scheint - wenigstens nach literarischen Belegen zu urteilen (vgl. meine Muh. Stud. 11, 256) — eher vom Werke des Abû Dâwûd zu gelten. — Der Titel des S. 28, 9 v. u. angeführten Werkes ist richtig [al]-fikh al-akbar (demgemäß ist auch die Übersetzung zu ändern: nicht ,de leer van het gewichtigste'). Die unrichtige Form des Titels hat auch Kremer, Herrschende Ideen des Islams 39. Ein Traktat mit demselben Titel und derselben Tendenz ist auch dem Safi'i zugeschrieben worden: gedruckt Kairo (Adab-Druckerei) o. J. (1901).1 — Die Angabe (S. 27 Anm. unten), daß die Traditionslitteratur den Nichtorientalisten durch Übersetzungen noch nicht zugänglich gemacht ist, wird (außer dem S. 359, 1 erwähnten Buche) jetzt eingeschränkt durch die von Houdas und Marçais unternommene Übersetzung des Buchârî, von welcher der 1. Bd. unter den Publikationen der Pariser École des Langues

<sup>1</sup> Er ist vielleicht identisch mit der عقيدة الشافعي, die als untergeschobene Schrift im Mîzân al-i'tidâl n 422 erwähnt ist, s. v. Muḥammed 'Alî b. al-Fatḥ (st. 451), den man als Werkzeug zur Einführung dieser Unterschiebung benutzt hat.

orientales vivantes in diesem Jahr bereits erschienen ist. — Bei der Litteratur über die Kunstausdrücke der Traditionswissenschaft (S. 356, 15) ist das vorzügliche Werk von W. Marçais: Le Takrib de En-Nawawi traduit et annoté (Paris 1902), das jetzt das beste europäische Hilfsmittel für diese Materie ist, nachzutragen.

Wir können zum Schluß nur dankbar wiederholen, daß dies neue Werk des Herrn Juynboll eine sehr erfreuliche Erscheinung auf dem Gebiet der Islamkunde ist, dazu berufen, die Verbreitung richtiger Erkenntnis zu fördern und im Studium der Institutionen des Islam wissenschaftliche Gesichtspunkte zur Geltung zu bringen.

I. GOLDZIHER.

Weissbach, F. H. Babylonische Miscellen, herausgegeben von —. Mit einem Lichtdruck, drei Figuren im Text und 15 autographischen Tafeln (Wissensch. Veröffentl. der Deutschen Orient-Gesellsch. Heft 4). Leipzig, Hinrichs, 1903. 52 pp. fol. + 15 Taf. Preis: M. 12, für Mitglieder M. 9.

Diese Textveröffentlichung, die erste Frucht von Weissbachs babylonischem Aufenthalt, erweitert unser Wissen nach mehreren Richtungen hin. Der Löwenanteil (Nos. 1—x) fällt auf die historischen Texte; No. x1 ist ein grammatischer Text, Nos. x11—x1v religiöse Texte, No. xv11 ein astronomischer Text; Nos. xv und xv11 sind Privaturkunden. Ich hebe als besonders beachtenswert die folgenden Nummern hervor:

I (Fragmente eines Tonpilzes mit altbabyl. Inschr.) macht uns bekannt mit einem fünften König von Isin, König von Sumer und Akkad, namens Sin-magir. Chronologisch kommen wir leider nicht vorwärts. Am vollständigsten werden übrigens jetzt die Könige von Isin zusammengestellt bei Hilprecht. Explor. in Biblelands (Philada, 1903) p. 382, Anm. 2, dessen Liste durch Sin-magir auf acht ergänzt wird.

II (Keulenknauf) macht die an und für sich schon so schwierige Kurigalzu-Frage noch etwas verwickelter, denn es ist zweifellos, daß neben den Melišihu. Sohn des Adad-nadin-ahi, ein Melišihu, Sohn des Kurigalzu, zu setzen ist; ersteren könnte man als M. II., letzteren als M. I. bezeichnen. Weissbachs weitere Ausführungen über die wahrscheinliche Existenz dreier Kurigalzu und dreier Mardukaplu-iddin sind ansprechend und werden wenig Widerspruch finden.

III (Keulenknauf) bereichert unsere Kenntnis des Meerlandes, leider in wenig gesicherter Weise. Weissbachs Deutung des Ideogramms <sup>11</sup>AB als Bel (Anm. zu l. 8) wird jetzt übrigens bestätigt durch Budge und King, Annals of the Kings of Assyria p. 17, Anm. 4, wonach in einem Texte Ašur-riš-iši's

vi und vii (Lapislazuli-Stangen) sind besonders bemerkenswert wegen der bildlichen Darstellungen von Marduk und Adad. Die Inschrift Marduk-nadin-šums ("ein Siegel aus glänzendem Lasurstein mit feinem Golde sorglich bereitet, ein Schmuck seines [des Gottes] glänzenden Halses") ist meines Wissens die erste selbständige Inschrift dieses Königs.

vm und ix sind für die Baugeschichte von Babylon wertvoll; durch ix lernen wir einen bisher völlig unbekannten Tempel kennen; die Inschrift ist außerdem wegen der Anspielung auf die Kämpfe Nabopolassars mit den Assyrern (l. 17 ff.) interessant.

x (Fragment eines Doleritblockes) enthält in neubab. Keilschrift ein Duplikat zu Bīsutûn ll. 55—58 und 69—72. Obwohl beide Stücke leider sehr verstümmelt sind — und natürlich gerade am meisten da, wo wir, wie in l. 72, die Hilfe des Duplicats am wehmütigsten entbehren — sind sie doch von höchstem Wert, weil durch sie definitiv festgestellt wird, daß Darius seine Inschriften auch in der 'Provinz' hat aufstellen lassen. Die Hoffnung, so noch einmal den bis heute unerklärten Stellen anders als mit 'Emendationen' auf den Leib rücken zu können, bleibt uns also. Vorläufig werden wir uns auf Jacksons in Aussicht stehende Kollation der Originale gespannt machen dürfen.¹

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> [Cf. jetzt Jackson in JAOS, xxiv, 77 ff. — Korr.-Note.]

xı (Tontafel). Dieses Fragment des Syllabars S<sup>h</sup> ist vom philologischen Standpunkte wohl das wertvollste Stück dieser Miszellen. Kol. 1 l. 7 bietet ein bisher ganz unbekanntes Zeichen (doppeltes UR); Kol. 11 ll. 6—8 endliche Feststellung der sumerischen Lesungen der Ideogramme für Akkad usw. Die ursprüngliche Gestalt dieser wichtigen Ideogrammsammlung läßt sich jetzt bedeutend mehr vervollständigen, als Delitzsch und Thompson noch in ihren neuesten Ausgaben tun konnten.

xn wird den alttestamentlichen Theologen am meisten interessieren. Das Ritual beim Wiederaufbau von Tempeln enthält unter anderem die Vorschrift, eine Art Kosmogonie zu rezitieren. Diese wird auch mitgeteilt; sie berichtet von der Erschaffung aller möglicher Dinge und Kreaturen, zuletzt von der des Menschen, womit das Fragment leider abbricht. Der Text hat eine gewisse Ähnlichkeit mit der jahvistischen Erzählung von der Erschaffung des Menschen.

xm (Tontäfelchen) enthält einen Hymnus an Marduk und ist sprachlich und wohl auch religionsgeschichtlich von Bedeutung. Der Text war nur zum kleinen Teil bekannt (IV R 18 Nr. 2) und liegt jetzt fast vollständig vor.

xvi (Tontäfelchen) ist wegen der in ihm enthaltenen Daten von großer Wichtigkeit. Ich glaube in der Tat, daß man von einer längeren Belagerung Babylons durch Darius nicht mehr reden kann.

Gebührt so der Deutschen Orient-Gesellschaft unser wärmster Dank, daß sie uns Weissbachs mit gewohnter peinlicher Sorgfalt ausgearbeitetes Werk in vorzüglicher Ausstattung zugänglich gemacht hat, so darf ich zum Schluß wohl den Wunsch aussprechen, die DOG. wolle recht bald weitere Hefte folgen lassen. An Material kann es kaum fehlen, da die im vorliegenden Heft veröffentlichten Texte — die Expedition arbeitet, wenn ich mich nicht irre, gegenwärtig bereits im 5. Jahr — doch wohl nur einen Bruchteil der gemachten Funde ausmachen.

Louvain. W. Bang.

Christensen, Arthur. Omar Khajjâms Rubâijât. En Litterærhistorisk Undersægelse. Kæbenhavn — 1903. Siegfried Michaelsens Efterfælger Einar Mæller. 152 S. und 2 S. in Lithographie. gr. 80.

Verfasser will in dieser Arbeit, mit der er Sommer 1903 an der Universität Kopenhagen promovierte, aus den kritischen Untersuchungen der letzten Jahre auf dem Gebiete der Omar Chaijām-Forschung die Konsequenzen ziehen und die vielbesprochenen Rubā jāt im Zusammenhange mit den literarischen und kulturellen Verhältnissen ihres Ursprungskreises darstellen.

Von den drei Abschnitten: 'Übersicht über das Omar Chaijām-Studium in Europa', 'Volkscharakter und Geistesleben vor Omar Chaijām' und 'Die sogenannten Rubā'ijāt Omar Chaijāms' ist der zweite eine ausgezeichnete Darstellung der Zusammenhänge zwischen dem Islam, wie er sich in Persien entwickelte, und dem persischen Volkscharakter im allgemeinen wie den auf ihm beruhenden religiösen Strömungen der vorislamischen Zeit im besonderen. Verfasser ist wohlvertraut mit der hier in Betracht kommenden Literatur. Die Probleme sind scharf formuliert und nach dem heutigen Stande der Wissenschaft behandelt. Die systematische und geschmackvolle Darstellung bietet kein Moment, das über die bisher gewonnenen Ergebnisse hinausführt.

Anders Abschnitt 1, der mehr bietet als eine bloße Übersicht. An diese, die mit peinlicher Sorgfalt das gesamte Material zusammenstellt, schließt Verfasser seine eigene, auf den ersten Blick verblüffende Antwort auf die Frage nach dem einen Verfasser der so zahlreiche, verschiedenartige Stimmungen und Anschauungen wiedergebenden epigrammartigen Vierzeiler. Seine Antwort lautet S. 52 so: "Wir kennen einen Teil von Omar Chaijāms äußerem Leben, aber unser Wissen ist in diesem Punkte doch nur fragmentarisch. Die Mitteilungen über seine seelischen Eigenschaften sind so unbestimmt wie möglich, zum Teil auch stark parteiisch. Was sein Dichten angeht, können wir mit Grund vermuten, daß er sich auf allen den Gebieten bewegt hat, die wir in den unter seinem

Namen umgehenden Rubā'ī-Sammlungen vertreten finden; aber wir können mit Sicherheit sagen, daß sie schon früh und in stets steigendem Grade auf verschiedene Arten entstellt worden sind, und daß unter den mehr als 5000 Rubā'īs, die ihm zugeschrieben werden, höchstens 14 sind, für deren Echtheit man eine schwache Bürgschaft hat; was die übrigen betrifft, so haben wir gar keine Mittel, die echten von den unechten zu unterscheiden.' Die 14 vielleicht echten sind die 12, in denen der Dichter seinen Namen nennt, und die 2, welche nach dem unsere älteste Handschrift der Rubā'ījāt um 130 Jahre übertreffenden Manuskript des mirṣad al'ibād von Naǧmeddīn Rāzī (gestorben 1256) als Beweis für die gotteslästerliche Gesinnung des Dichters angeführt werden.

Dieses Resultat ist freilich recht verschieden von dem, zu welchem Shukovski gelangte1: daß sich aus dem Prozentsatze gewisser Gruppen der "Wandergedichte", die als sicheres Material anzusehen seien, ein Schluß auf die Persönlichkeit des Dichters ziehen lasse, und daß man darnach Omar Chaijām als einen Mann betrachten müsse, der auf der Basis des sufischen Mystizismus sich eine regelrechte Weltanschauung ausarbeitete, moralische Freiheit und ein beschauliches Leben predigte und in Gottesliebe auf Beherrschung des Ewigen, Guten und Schönen hinarbeitete. Das sei sehr sympathisch, meint Verfasser, beruhe aber auf einer ganz unberechtigten Unterscheidung zwischen dem Werte der verschiedenen Gedichtgruppen als Grundlage zur Beurteilung der Person Omars (S. 28). Diese Meinungsverschiedenheit hindert natürlich Christensen nicht, die hohe Bedeutung der Arbeit Shukovskis anzuerkennen, der zum erstenmale eine Menge neuer Quellen heranzog und 82 , Wandergedichte nachwies, denen Verfasser 17 neue (15 von ihm gefunden) hinzufügen kann (S. 46 f.).

Die wenigen sicheren Nachrichten über Omar Chaijams äußeres Leben sind S. 36 ff. zusammengestellt. Sie sind ausreichend, um in

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Christensen kennt seine Arbeit in Almuzaffarije (Festschrift für V. Rosen, Petersburg 1898) nur aus der Bearbeitung, die Ross in *Journal of the Royal Asiatic Society*, April 1898 gab.

ihm den von den aufrichtigen und einsichtigen Zeitgenossen mit Recht geschätzten Gelehrten und Denker erkennen zu lassen. Im zweiten Viertel des 11. Jahrhunderts in Nīšāpūr geboren, wurde er i. J. 1074 zur Leitung der Kalenderkommission unter Malikšāh berufen. Von den Frommen verfolgt, wanderte er viel und starb 1123 in seiner Vaterstadt. Als seine Hauptwerke werden von den frühesten Quellen die wissenschaftlichen Arbeiten (Naturwissenschaft und Philosophie) betrachtet.

Als Dichter ist Chaijam nicht zu fassen. Wir stehen hier, darin hat Christensen sicher recht, auf völlig unsicherem Boden. Selbst die Anrede des Dichters an sich selbst bietet keine Gewähr: wie Verfasser nachweist (S. 49 n. 1), kommt es vor, daß dasselbe Rubā'ī bald mit einem Dichternamen, bald mit leichter Anderung ohne ihn tradiert wird. Nur soviel können wir aus der Wut der Orthodoxen vom Schlage des Nagmeddin Razī ersehen, daß der Hauptzug seiner Rubā'ījāt die "Schamlosigkeit" der bitteren Wahrheit war, daß wir nicht wissen, woher wir kamen, noch wohin wir gehen, und daß der Grund, weshalb das Schicksal die von ihm selbst geschaffene Naturordnung dem Untergange weiht, ein Rätsel bleibt. Also nicht ,regelrechte Weltanschauung', sondern tiefe Zerrissenheit. Daß in Chaijam Stimmungen höchster Seligkeit, Verzückungen in dem Liebesbund mit dem Einen und im Rauschgenuß des ewigen Trankes daneben hergingen, ist sehr wahrscheinlich; möglich auch, daß schon Chaijam in dem mehr boshaften als schalkhaften Kokettieren mit Ketzereien sich gefiel, dessen Schilderung als ketman in Gobineaus Religions et Philosophies de l'Asie Centrale herangezogen zu haben ein besonderes Verdienst des Verfassers ist. Nur darf man sich, das erhebt Christensen zur Gewißheit, für all das nicht auf die zwischen 6 und 801 Nummern enthaltenden Rubā'ī-Sammlungen der S. 43 f. genannten 7 Handschriften und 14 Drucke berufen, und die Begeisterung der Chaijam-Verehrer, die mit der epochemachenden Paraphrase Fitzgeralds (1859) Mode wurde und recht wunderbare Blüten trieb (siehe z. B. S. 10 n. 1 die Konkordanz zu FITZGERALD und die lateinische Übersetzung des verfälschten FITZ-

GERALD'schen Chaijām) nimmt sich bei nüchterner Betrachtung als das aus, was sie ist — eine Modetorheit.

Die Bedeutung der sich an den Namen Omar Chaijam knüpfenden Rubā'i-Sammlungen wird durch den Bruch mit der herkömmlichen Anschauung nicht verringert, im Gegenteil: erhöht. Versuchte Shukovski nachzuweisen, daß die Zuweisung so völlig verschieden gesinnter, ja widerstreitender Außerungen an einen und denselben Dichter unzulässig ist, so geht Christensen weiter: bei diesen merkwürdigen Stücken kommt es gar nicht darauf an, ob man sie oder einen Teil doch noch als die wechselnden Stimmungen einer und derselben Person zu verschiedenen Zeiten und in verschiedenen Lagen ansehen darf; die Hauptsache ist: sie sind Exponenten der das persische Geistesleben beherrschenden Strömungen. Jahrhunderte hindurch finden diese in den scharfgeschliffenen Rubā'īs mit Vorliebe ihren Ausdruck, und was davon als besonders gelungen Aufmerksamkeit erregte, wurde kurzer Hand dem Manne zugeschrieben, den man schon früh als den Rubā'ī-Dichter betrachtete, weil seine Stücke dieser Gattung besonderes Aufsehen gemacht hatten, vielleicht auch, weil er sich nur in dieser Gattung dichterisch betätigt hatte (abgesehen von den arabischen Spielereien). Man fragte da nicht viel: paßt denn das alles zusammen? kann das alles ein Mann gesagt haben? Der Perser ist ein Schelm, dem Schelmenstreiche über alles gehen. Die Rubā'īs sind Schelmenstreiche in Worten: das Ernste, Bittere wird in einer Weise ausgesprochen, die lustig wirkt, denn die Wahrheit, die vorgetragen wird, dringt plötzlich in scharf gespitztem Wort auf den Leser oder Hörer ein, nachdem das Problem nur in allgemeiner Weise angedeutet ist. Die Pointe ist es, die nukte, auf die der Dichter hinarbeitet, wie er das selbst nicht selten ganz offen ausspricht.

Die Themata, die in dieser knappen, meist witzelnden, immer geistreichen Weise behandelt werden, teilt Christensen in folgende Gruppen: 1. Lebensgenuß; 2. Betrachtung des Menschen; 3. Betrachtung von Leben und Schicksal; 4. Gottesfurcht, Sündenerkenntnis und Moralisieren. Es ist verdienstlich, daß die Gedanken,

die sich in den Chaijām-Sammlungen finden, hier nach Rubriken geordnet sind, auch für die besonders hervorstechenden Ausdrücke und Wendungen Parallelen aus der arabischen und persischen Literatur beigebracht sind. Die Hauptsache bleibt, daß die zahlreichen Zusätze, die wir sicher in diesen Sammlungen anzunehmen haben, 'in Chaijāms Geist gehalten sind, und daß Chaijāms Geist der persische Geist selber ist, wie er im Mittelalter war und in allem Wesentlichen noch heutzutage ist' (S. 103), ferner, daß dieser persische Geist des Mittelalters im Wesentlichen der der sassanidischen Zeit ist, der selbst sich nur als ein Aufleben des altpersischen Religionslebens erweist.

Das Merkwürdige ist, daß der alte, dem nationalen Geiste entstammende Inhalt mit Vorliebe in einer Form verlautbart wurde, die aus dem sonst bei den islamischen Persern üblichen Schema heraustritt. Ihre Dichtung lehnte sich ja durchaus an die kanonischen arabischen Formen an: Zusammenstellung von zweigliedrigen Langversen in einem der 16 anerkannten Versmaße zu einem Gedichte. Die Gedichtarten 1-4, 7-9, 11, welche Rückert-Ректесн, Grammatik, Poetik und Rhetorik der Perser 57 ff. aufgezählt sind. gehen sämtlich auf dieses Schema zurück. Regel ist dabei, daß die Gedichte mehr als zwei Vollverse (bait) enthalten. Eine Gedichtart. für welche die Zahl von vier Halbversen und für diese ein nicht den 16 kanonischen angehöriges Vermaß vorgeschrieben ist, ist eine Form, für die man nichtarabischen Ursprung wird annehmen dürfen. Es ist unangängig, in dem persischen Vierzeiler (rubā'ī) den rumpflosen Kopf eines Ghazels zu sehen. Christensen hätte seine Bedenken gegen diese Konstruktion (S. 107) schärfer formulieren können. Diese lustigen Verslein waren sicher ursprünglich bestimmt gesungen zu werden, und auch aus diesem Grunde möchte ich das rubā'ii tarāne. das Rubā'ī des Gesanges, für das Ursprüngliche halten. In ihm reimen alle vier Verse. Das ist das nächste. Analoga sind zahlreich. Ein höchst bemerkenswertes ist die Zusammenstellung von 3, 5, 7, auch mehr reimenden Kurzversen im Versmaß Rağaz zu einem Gedichtehen meist spottenden Inhalts, die wir als älteste Form der arabischen Dichtung kennen. Herangezogen werden dürfen auch die

zweiversigen zindālījāt, die Stumme nach Beduinensängern von der tripolitanisch - tunisischen Grenze aufzeichnete (herausgegeben in seinem Tripolitanisch-Tunisische Beduinenlieder), und die in Form und Charakter zusammenfallen mit den mir von Beduinen der Libyschen Wüste mitgeteilten hudus (s. mein Lieder der Libyschen Wüste S. 185 ff.). Wenn in der Chaijām-Sammlung und auch sonst bei den Persern die Reimgruppe a a b a überwiegt, so beweist das nur, daß es einmal Mode wurde, die Reimverhältnisse des Vierzeilers in einer gewissen Weise zu modifizieren. Daneben hielt sich aber immer die ältere Form: a a a a. Auch bei den Arabern, welche das Rubā'ī annahmen, finden wir beide Formen, und es ist nicht ohne Interesse, daß sich die ältere bei einem der arabischen Dichter nachweisen läßt, welche wohl am frühesten diese persische Gedichtart nachgeahmt haben, bei Omar Ibn Alfarid (gestorben 586/1181), denn von ihm ist das dūbait mit Durchreim, das Gies, Alfunūn Assab'a S. 27 zitiert. Es ist keineswegs ausgemacht, daß die Wahl des Hazağ als Versmaß für die Rubā'īs Bābā Ţāhirs auf die Priorität der Vierzeiler in einem der arabischen Versmaße hinweist. Das Wesentliche ist die Gruppierung von vier Kurzversen zu einem in sich abgeschlossenen Ganzen.

Ob die dem Neupersischen eigentümliche metrische Form des Vierzeilers in die vorislamische Zeit hineinreicht, wird sich kaum je entscheiden lassen. Wir sind hier in einer unglücklichen Lage. Die Reste der mittelpersischen Poesie, die wir besitzen, bieten uns kein Beispiel eines quantitierenden Versmaßes, noch auch des Reimes. Doch das beweist nichts, ebensowenig wie die Versicherung des ältesten Dichterbiographen, 'Aufī, daß Bārbad (doch wohl nur Eponymos der Musikkunst, von barbat = barbiton?) ohne Metrum und Reim dichtete. Nichts hindert uns anzunehmen, daß schon in alter Zeit neben der metrum- und reimlosen Dichtung eine quantitierende und reimende herging. Dagegen würde sprechen, daß es noch heute volkstümliche Vierzeiler geben soll, die nach Silbenzahl gebaut

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Siehe die Ausgabe des Libanesen Rušaijid Eddaḥdāḥ, Marseille 1853, S. 546. Sie bestätigt das zā'iru für zā'iran bei Gtes, das man leicht selbst konjiziert.

sind. Christensen führt für ,die heutigen persischen Volksgedichte nach diesem System, nämlich Rubā'i mit 11 Silben (4 + 7), wie in der awestischen Spentamanju-Strophe' (S. 61), als seine Autoritäten an (in Anm. 2): Saleman und Shukovski, Persische Grammatik S. 101, und P. Horn, Gesch. der pers. Litt. S. 44. Die Verfasser des ausgezeichneten kleinen Handbuches hatten an der angeführten Stelle keine glückliche Hand. Bei gemeinsamer erneuter Betrachtung der Stelle sahen Verfasser und ich sogleich, daß die beiden Beispiele, die beigebracht sind, das reine Hazağ aufweisen (die crux qulhā in dem ersten beseitigte Christensen glücklich durch schriftsprachliches gulān), und wir vermuten, daß sich auch die anderen Verse in Shu-KOVSKIS Materialy dlja izučenija persidskich narječij als korrekt metrisch gebaut, bzw. leicht sanierbar erweisen werden. Horn war nicht anzuführen. Seine Notiz beruht lediglich auf der kleinen Persischen Grammatik der Petersburger Professoren und gibt deren Ausführung in einer nicht ganz verständlichen Form wieder. So entfällt der einzige Anhalt für die Annahme, daß sich heute Reste der angeblich einzigen metrumlosen vorislamischen Dichterei finden.

Die Behandlung des Metrischen im einzelnen bei Christensen S. 106 ff. ist das einzige in seiner Arbeit, wogegen einige Einwendungen zu machen sind. Zunächst war die Bemerkung, daß, das Rubä'i-Metrum einer alten Tradition¹ zufolge vom Hezeğ abgeleitet sein soll', dahin zu ergänzen, daß diese Tradition sicher irrig ist: Rubä'i und Hazağ haben durchaus nichts miteinander zu tun. Das, was dem Rubä'i-Metrum charakteristisch ist, der einleitende Fuß —————2, findet sich nur in ihm, in dem eng mit ihm zusammen-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Diese Tradition hat auch das in Rückert-Pertsch übersetzte Heft Qolzum, s. dort S. 65.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Einer Erklärung dieser Gruppe enthalte ich mich. Nur sei als unwahrscheinlich hingestellt: 1. daß sie \_ \_ \_ \_ mit Vorschlag ist; 2. daß sie Variante von \_ \_ \_ ist (s. unten); 3. daß sie aus arabischem \_ \_ \_ \_ abgeleitet ist. Sie ist gewiß ein Ursprüngliches. Aus ihr wird aber das Versmaß der munfariğa hervorgegangen sein: \_ \_ \_ \_ , über welches s. mein Muwaššaḥ S. 22 Anm. 2 (den dort vermuteten Zusammenhang mit dem mutadārik-Fuß möchte ich jetzt nicht mehr annehmen).

hängenden Mustazād (s. Rückert-Pertsch S. 80 ff.), wo der Zusetzling eben dieser Fuß ist, und in dem Versmaß ----, das mir freilich bisher nur in dem kurdischen Mesnewi des Ahmed Chānī vorgekommen ist, über welches s. mein "Zur kurdischen Litteratur' in dieser Zeitschr. 12 S. 106 ff. Diese Form der kennzeichnenden Silbengruppe hat sich erhalten in dem dübait, wie die Araber die Gedichtart nennen, die dem Rubā'ī nachgeahmt ist. Bei den Arabern ist Ersetzung des - durch - in diesem Fuße ausgeschlossen, und das weist uns darauf hin, daß diese Ersetzung in der älteren Zeit bei den Persern nicht üblich war, vor allem, daß eben - das ist, was die Araber allein vorfanden, das Ursprüngliche. Alles andere ist nebensächlich. Christensen meint S. 107, das metrische Schema bei Rückert-Pertsch S. 65 sei ,bei weitem nicht erschöpfend', und er hält es für nötig, die 24 Formen, die der alte Gladwin, Rhetoric, Prosody and Rhyme of the Persians (Calcutta 1798) S. 91 f. gibt, wieder vollständig vorzuführen. Aber das sind zum größten Teile künstliche Konstruktionen der Studierstube, von denen sich die meisten gar nicht oder höchstens durch eine oder zwei Spielereien belegen lassen. Der metrische Aufbau ist in allen eine Ungeheuerlichkeit und zeigt eben nur, wie ratlos die im Banne des arabischen Schemas befangenen Perser vor ihren eigensten heimischen Gebilden stehen. In Wirklichkeit hat Rückert das Wesen des Versmaßes klar erkannt, wie sich aus seiner Darstellung ergibt: ---- [ ---- ] ---, d. h.---- Dijamben. Uber die von ihm angegebenen Nebenformen ist Folgendes zu bemerken: 1. Für - - - - kommt - - - vor (das - = = bei Christensen S. 107 ist durch Verlesung des schlecht herausgekommenen einen Längenzeichens über -- entstanden); 2. für den zweiten Fuß - - - kommt das ursprüngliche - - - vor, doch nicht -- v-, dessen Ausmerzung durch Pertsch S. 387 n. 1 Christensen hätte beachten sollen, auch nicht ---, das sich an der Hauptstelle (S. 65) zwar nur in der Anmerkung Pertschs findet. aber S. 387 in den Text aufgenommen ist, und ohne Nachprüfung auch von Christensen gegeben wird, und zwar in der verlängerten Form (s. unten bei 5.), auf die sie keinesfalls beschränkt werden durfte.

CHRISTENSENS Arbeit bedeutet eine Epoche in dem Chaijām-Studium: sie schließt es ab und führt es weiter. Sie leitet über zu dem Studium des Rubā'ī ohne Beziehung auf einen berühmten Namen. Neben den literarischen Momenten wirken gerade hier in hervorragendem Maße andere: solche des Volksgeistes. Und hier haben wir es mit einem Volke zu tun, in welchem trotz der Blutmischung allzeit eine Potenz lebte, die hoch über der der benachbarten Semiten, freilich noch weit höher über der der andern Nachbarn, der Türken, steht, und dessen Einfluß auf ganz Asien nicht hoch genug eingeschätzt werden kann. Das Rubā'ī ist ein nicht geringes Moment in dem Wege, den der persische Siegeslauf genommen hat, eine seiner schärfsten Waffen. Das Studium dieser Wirkung wird nicht unfruchtbar für das der Ursachen bleiben, und dieses wird erneut auf die Einzeltatsachen zurückführen, so daß wohl einmal eine Zeit kommen kann, die dem speziellen Chaijam-Studium neues Material liefert. Denn das ist der immer sich erneuernde Lauf: vom Besonderen durch das Allgemeine zum Besonderen.

Charlottenburg, September 1903.

MARTIN HARTMANN.

Der Bündnisvertrag Ramses' II. und des Chetiterkönigs. Im Originaltext neu herausgegeben und übersetzt von W. Max Müller. Mit 16 Doppeltafeln. 1902. 8°. 8 Mark. Berlin, Wolf Peiser.

Bei dem großen Interesse, welches der Chetiterfrage entgegengebracht wird, kommt eine Neubearbeitung des Chetitervertrages aus dem 21. Jahre Ramses' II. sehr gelegen. Der Herr Verfasser hat sich seiner Aufgabe mit großer Sorgfalt entledigt. Er hat im September 1901 die älteren Ausgaben der Inschrift, unter denen die 1890 von Bouriant im 13. Bande des Recueil gegebene rühmend hervorzuheben ist, vor dem Originale in Karnak Zeichen für Zeichen revidiert. Erfreulich ist die Versicherung, daß der Stein sich jetzt fast in demselben Zustande befindet, in dem Champollion denselben gesehen hat. Besondere Mühe hat Max MÜLLER auf die Lücken der früheren Ausgaben und die Entzifferung der dürftigsten Zeichenreste' verwendet, wobei nur zu bedauern ist, daß er die beabsichtigte letzte Revision der Inschrift nicht mehr vornehmen konnte. Auf Grund seines fast abschließenden Textes gibt Max Müller eine neue Übersetzung der Inschrift und eine Reihe von Erklärungen und Einzelbemerkungen. Wenn er jedoch auf S. 7 bemerkt: "Meines Wissens liegt noch kein Versuch vor, auf Grund der verbesserten Bouriant'schen Ausgabe den ganzen Text zu übertragen; im Deutschen kenne ich überhaupt keinen Versuch einer vollständigen Übersetzung als den in Brugsch' Geschichte', so möchte ich darauf hinweisen, daß ich für die 1898 erschienenen Staatsverträge des Alterthums von R. v. Scala, I, 6 f., eine Übersetzung des Vertrages auf Grund des Bouriant'schen Textes gegeben habe, die freilich nach den neuen Lesungen von Max Müller in manchen Punkten zu berichtigen ist.

MAX MÜLLER bemerkt mit Recht, daß dieser Vertrag wohl kaum als der Abschluß des am Anfange der Regierung Ramses' II. ausgebrochenen Krieges anzusehen ist. Die letzten halbwegs sicheren Angaben über kriegerische Bewegungen in Syrien sind aus dem 11. Jahre Ramses' II., der Vertrag selbst aus dem 21. Jahre. Wir vermissen zudem, wie bereits Niebuhr (Helmolt's Weltgeschichte, III,

652) betont hat, in dem Vertrage jede nähere Angabe über etwaige Veränderungen der Grenze, bzw. des Verhältnisses der suzeränen Staaten, wie sie doch der langwierige Krieg im Gefolge haben mußte. Man wird vielmehr anzunehmen haben, daß nach dem wahrscheinlich gewaltsamen Ende Mutallu's dessen Bruder Chatisir bei seinem Regierungsantritte das Bedürfnis gehabt haben wird, ein freundschaftliches Verhältnis, wie es seinerzeit zwischen Egypten und Chattiland bestanden hatte, wieder anzubahnen. Hierin dürfte ihn das mächtige Vordringen des Assyrerreiches (ich habe auf diesen Zusammenhang in meinem Grundriß der altorientalischen Geschichte, S. 102, hingewiesen) nach Nordwesten hin bestärkt haben. Dieser Chetitervertrag wird jenen Verträgen gleichzustellen sein, welche in früherer Zeit die Pharaonen und die Fürsten von Mitanni bei Regierungswechseln abzuschließen, bzw. zu erneuern pflegten.

Die Bestimmungen des Vertrages sind nicht für beide Teile in allen Punkten identisch, so ergeben sich bei der Ergänzung der lückenhaften Stellen Schwierigkeiten. Die Einsetzung eines I (nicht) in Z. 18 scheint mir nicht unbedingt nötig zu sein, vielmehr kann man die Spuren am Schluße dieser Zeile zu I verschen wird wirden wir nicht sein Wille ist nach dem Chattilande zu ziehen'. Unter den verschen wirden in Z. 17 sind wohl 'hinterlistige (o. ä.) Knechte', d. h. rebellische Untertanen Egyptens in Syrien (z. B. die Bewohner von Askalon oder von Galilaia) zu verstehen.

Der Vertrag ist, wie dies zweimal (Z. 26 und 31) hervorgehoben wird, unter den Schutz der Tausend-Götter des Chattilandes sowie der Tausend-Götter des Landes Egyptens — gewiß eine in egyptischen Texten singulär dastehende Bezeichnung — gestellt. Die Egypter gliedern ihre Gottheiten nach Enneaden, die Zusammenfassung der Gottheiten des Pantheons zu einer Chiliade muß sonach chetitisch sein. Wenn die namentlich von Jensen vertretene Ansicht sich als richtig herausstellen würde, daß die Chetiter Indogermanen sind, so hätte man darauf hinzuweisen, welche Rolle die Tausendschaft bei der Einteilung des Heeres bei verschiedenen indogermani-

schen Völkern spielt (vgl. Schrader, Reallexikon der indogermanischen Altertumskunde, 350). Die Tausendschaft der Götter würde danach etwa soviel bedeuten als das "Heer der Götter".

Die Liste der Gottheiten der Chetiter, welche als Zeugen des geschlossenen Bündnisses angerufen werden, ist für die Mythologie dieses Volkes von der größten Wichtigkeit. Leider erfahren wir die Namen der obersten Gottheiten nicht. Die Egypter fanden zwischen denselben und ihren Göttern Rê und Seth Beziehungen und nannten sie dementsprechend bald Rê, bald Seth. Diese obersten Gottheiten werden sowohl in der Eidesformel als auch in der Beschreibung der bildlichen Darstellung in der Mitte der Tafel (Z. 36 f.), bald als Herren des Himmels, bald als Herren der Erde bezeichnet. Eine Mondgottheit fehlt in der Liste der obersten Gottheiten. Man wird an Herodot erinnert, der von den iranischen Skythen erzählt, daß sie hauptsächlich die Hestia verehren, dann den Zeus und die Erde, weil sie glauben, daß die Erde des Zeus Frau sei (1v, 59). Von den Persern sagt Herodot (1, 131), daß sie der Sonne, dem Monde, der Erde, dem Feuer, dem Wasser und den Winden opfern.

In der Reihe der egyptischen Gottheiten (in Z. 30) vermissen wir neben Amon, Rê und Seth den Gott Ptah, der sowohl als Schutzpatron einer der vier Abteilungen des egyptischen Heeres als auch der Stadt Ramses-Miamun (Z. 2) neben diesen Göttern erscheint.

Zu dem "monotheistisch aussehenden Ausdruck: der Gott" (Z. 7) vgl. man Μανετιος" οὐχ οῗδ" ὅπως ὁ θεὸς ἀντέπνευσεν bei der Schilderung des Hykschoseinfalles.

Im Gegensatze zu früheren Aufstellungen ist Max Müller nunmehr entschieden der Ansicht, daß das Original des Vertrages in
babylonischer Keilschrift abgefaßt war. Für diese Annahme spricht
die Hauptmasse der Tafeln von Tell el Amarna. Wenn es sich
jedoch zeigt, daß schon in der Zeit der ausgehenden 18. Dynastie,
gelegentlich auch Briefe in Keilschrift, aber in einer anderen als
der babylonischen Sprache geschrieben wurden, so in der Sprache
von Mitanni oder gar des Arzawalandes, so konnte sich ein Jahrhundert später auch bei den Chetitern die Übung eingebürgert haben,

in der Landessprache zu schreiben. Aber auch die Entstehung der chetitischen Bilderschrift¹ dürfte wohl in die Zeit des Aufschwunges der chetitischen Macht unter der Dynastie des Sapalel zu setzen sein, wenn auch die bisher erhaltenen Denkmäler mit chetitischer Schrift einer bedeutend späteren Zeit angehören. Die chetitische Schrift ist von der egyptischen wie von der babylonischen beeinflußt. Während die Keilschrift in der Zeit, da die chetitische Schrift entstand, von links nach rechts, die egyptische dagegen, mit wenigen Ausnahmen, von rechts nach links geschrieben wurde, verläuft die chetitische Schrift furchenförmig (βρωστροφηδών). In der äußeren Form der Zeichen knüpft die chetitische Schrift an die egyptische Bilderschrift an, in ihrer inneren Einrichtung dürfte sie von der Keilschrift abhängen. So trägt auch diese Schrift den Charakter, den die syrische Kultur und Kunst überhaupt aufweist, in welcher egyptische und babylonische Elemente und Motive miteinander verschmolzen sind.

Die Beschreibung der Darstellungen, welche die Mitte der beiden Seiten der Silbertafel einnehmen, ist nach Max Müller eine "recht schwierige" (S. 22 A. 2), man könnte richtiger sagen eine wenig präzise. Sie geht, so viel ich sehe, von der Hauptdarstellung aus, welche bei Betrachtung der Tafel zuerst in die Augen fallen mußte, und geht dann auf die Nebendinge über. Die Hauptdarstellung, deren Motiv, die Gottheit, die ihren Arm um ihren Schützling schlingt, eine starke Beeinflußung der chetitischen durch die egyptische Kunst verrät, wird als ein proßen bezeichnet, welcher Audruck von Max Müller nicht glücklich durch "Skulptur" wiedergegeben wird. Wir finden diesen Ausdruck wiederholt in Bauinschriften als Bestandteil von Türen und an mehreren Stellen auch im großen Papyrus Harris erwähnt. Brugsch hat den Ausdruck bald durch "Angel", bald durch "Figur", Piehl durch "ornement" (Egypt. Zeitschr. 1891, 53) wiedergegeben. Für gewöhnlich können wir beobachten.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Diese Entwicklung zeigt, daß zu der Zeit, wo man an die Einrichtung der chetitischen Bilderschrift ging, das phoinikische Alphabet noch nicht erfunden war, bzw. keine größere Verbreitung erlangt hatte, da die Chetiter sonst zu demselben übergegangen wären.

daß die of aus einem anderen Metall waren als die Gegenstände, an denen sie angebracht waren. So hören wir in Lepsius, 167 von goldenen Türen, deren of aus Erz waren. Im Papyrus Harris 1,7.1 ist von goldenen Stelen die Rede, deren of aus of aus of aus of aus war. Wir werden an jene eigentümliche Technik erinnert, in welcher Bronze durch eingelegte und mit dem Hammer festgetriebene Ornamente von Gold und Silber verziert wurde. Das schönste Beispiel dieser Einlegetechnik gibt eine zu Zagazig gefundene Statuette der Priesterin Takuschit, jetzt in Athen, wo in die Bronze des Gewandes mit dünnen Silberstreifen in äußerst zarten Linien Ornamente, Götterfiguren und hieroglyphische Inschriften eingetragen sind (vgl. Perrot-Chipiez, Geschichte der Kunst, übersetzt von Pietschmann, S. 770 und 890; Maspero in Gazette archéologique, 1883, 185—191 und Histoire ancienne II, 534; Puchstein, Mitteilungen des archäol. Instituts zu Athen vii, 10).

Diese eingelegte Darstellung war von einer Legende - ich verweise auf den angeblichen silbernen Knauf des Tarkondemos (vgl. jetzt L. Messerschmidt, Corpus inscriptionem Hettiticarum, Tafel хи, 9) umschlungen; innerhalb der so gebildeten Umkreisung, an einem von der eingelegten Darstellung freigelassenen Raume war das Siegel des Gottes Le den so wird nach dem ganzen Zusammenhange an der beschädigten Stelle Z. 37 und nicht, wie Max Müller zweifelnd ergänzt, "Großfürst von Chette" zu lesen sein, bzw. das Siegel der Gottheit 🖰 angebracht. Bei dieser Auffassung ist es nicht nötig, mit Max Müller zu der unwahrscheinlichen Annahme zu greifen, daß die Skulptur die Darstellung des Siegels in vergrößertem Maßstab wiederholt, so daß der Vertrag doppelt gesiegelt erscheint (S. 22 A. 2). Die "Siegel" der Gottheiten werden wohl aus den Ideogrammen ihrer Namen und Beinamen bestanden haben, wie wir solche in ähnlicher Weise auf assyrischen Denkmälern finden (vgl. v. Luschan in den Mitteilungen aus den orientalischen Sammlungen xi, 17 f.).

Wien, 14. Nov. 1903.

VLOTEN, G. VAN, Tria opuscula auctore Abu Othman ibn Bahr al-Djahiz Basrensi, quae edidit — (opus postumum). Lugduni Batavorum apud E. J. Brill, 1903. (157 und ii S. in-8°.)

Gerolf van Vloten hatte es übernommen, die uns erhaltenen Werke des Dschähiz herauszugeben. Von dessen echten Schriften hatte er schon das interessante "Buch von den Geizhälsen" ediert. Vor dem von allen, die es kennen, als sein bedeutendstes Werk betrachteten "Tierbuch" wollte er erst noch einige kleinere ans Licht bringen. Der Text von zweien und von etwa der Hälfte eines dritten war abgedruckt, als ein vorzeitiger Tod den wackeren Arbeiter dahinraffte. Sein Lehrer de Goeje besorgte die Vollendung des Druckes nach dem fertigen Manuskript. Weiteres Material fand sich nicht vor. Auch die sachlichen Anmerkungen, auf die einigemal in den Fußnoten verwiesen wird, fehlen leider.

Sehr wichtig für die Geschichte ist die erste Schrift, welche die vortrefflichen Eigenschaften der türkischen und der anderen Truppen des Chalifen schildert. Nach ihr hatte Fath ibn Chākān, an den sie gerichtet ist, dem Verfasser erzählt, jemand habe scharfe Unterschiede zwischen den verschiedenen Teilen des stehenden Heeres nach ihrer Herkunft gemacht, Fath habe das aber zurückgewiesen, da die Chorāsāner im Grunde mit den Türken eins seien, die "Abnā',¹ d. i. die Abkömmlinge der Krieger, mit welchen die Abbāsiden ihr Reich begründet hatten, aus Chorāsān stammten, die "Klienten' zu den Arabern (ihren Patronen) gehörten usw. Die Tendenz ist hier, Einigkeit zwischen den Truppenteilen einzuschärfen. Daß es damit in Wirklichkeit aber ziemlich übel stand, zeigen schon die Zustände, welche Mu'tasim veranlaßt hatten, die Türken aus der Hauptstadt wegzuverlegen Tab. 3, 1181. Alle übrigen Truppen waren nun, heißt es in jenem Disput, einzeln nach ihren besonderen Vor-

<sup>1</sup> Als Nisba gebraucht der Verfasser بَنُويّ. Das ist aber wohl nur eine schulmäßige Bildung: die wirklich übliche Form war gewiß أَبُناوى Tab. 3, 826, 14. 827, 1. 832, 8, und das ist auch nach der strengsten grammatischen Regel zulässig; vgl. مدائنتي ,أغرابي ,أغرابي ,أغرابي .

zügen geschildert worden, nur die Türken nicht. Das ergänzt daher Dschāhiz durch eine ausführliche Darstellung ihrer Trefflichkeit. Wie er sagt, hat er diesen Hauptteil der Schrift schon zur Zeit Mu'tasim's (833-842) geschrieben, damals aber nicht an den Mann gebracht. Das ist gewiß richtig, aber wir brauchen darum noch nicht anzunehmen, daß er sein altes Manuskript genau Wort für Wort wiedergäbe. Und jedenfalls hat er die ihm von seinem Gönner übermittelte Schilderung der einzelnen Heeresteile ganz selbständig ausgeführt. Wir haben hier überall den eleganten, aber nicht überkünstelten Stil des geistreichen Rhetors. Wenn man natürlich auch nicht jedes lobende Epitheton für bare Münze nehmen darf, so ist doch aus diesen Schilderungen über das ganze Wesen der damaligen Truppen im Zentrum des Reiches viel zu lernen. Ich weise z. B. darauf hin, daß danach die Abnā, eine Gardetruppe zu Fuß, sich besonders in Nahkämpfen innerhalb einer Stadt, an Toren, Brücken und Engpässen bewährten, daß sie aber nach einer Andeutung (16, 14) recht unbändig sein konnten, was ja bei solchen hauptstädtischen Erbsoldaten nicht befremdet. Aus Chorāsān im weitesten Sinne (mit Einschluß von Transoxanien) bezogen die Abbäsiden immer weitere Truppen. Diese werden hier besonders gerühmt; die Chorāsāner waren gewiß damals noch, wie zur Zeit der ersten Arsaciden, den meisten andern Iraniern an Tapferkeit sehr überlegen. Aber den Nachdruck legt die Schrift auf die Türken. Dschähiz hatte seine Darstellung gewiß schon ursprünglich für einen vornehmen Mann türkischer Herkunft bestimmt; jetzt übergibt er sie also dem allmächtigen Günstling des Chalifen Mutawakkil (847-861), der, wie der Name seines Vaters anzeigt, auch ein Türke war. Dieser Fath ibn Chākān war aber ein hochgebildeter Beschützer der Schöngeister (Fihrist 116 f.) und jedenfalls imstande, die Finessen der Sprache des Verfassers zu würdigen; von selbst verstand sich nämlich eine solche Fähigkeit bei den Machthabern des ganzen arabischen Mittelalters durchaus nicht.

Natürlich preist der Schriftsteller vor allem die Tapferkeit der Türken. Er sucht durchzuführen, daß Türken als Feinde noch

furchtbarer seien denn Chawaridsch. Für uns ist hier das Wichtigste, daß wir aus der Darstellung sehen, daß die damaligen Chawäridsch noch von eben derselben Art und namentlich noch ebensolche religiöse Fanatiker waren wie die des ersten Jahrhunderts d. H. Die Türken sind nach unserem Verfasser von Haus aus ein Volk, das aus reiner Raub- und Kriegslust kämpft; wie sehr muß sich nun die Tapferkeit steigern, wenn noch höhere Motive dazutreten! Sie sind geborene Reiter, kämpfen durchwegs als berittene Bogenschützen; auch wenn sie zurückgehen, senden sie noch dem Gegner verderbliche Pfeile zu. Man sagt, der Türke habe zwei Augen vorne und zwei hinten. Mit der Tapferkeit verbinden sie im Kampfe List. Dschāhiz erwähnt auch noch den Lasso (وهق) der Türken (29), sagt aber nicht, daß dies primitive Werkzeug berittener Hirtenvölker zu seiner Zeit noch als wirkliche Waffe der türkischen Soldaten diene.1 Die Türken sind nach ihm bei richtiger Behandlung gehorsam, aber unverdiente Zurücksetzung ertragen sie nicht. In diesen Worten liegt wohl schon eine Andeutung, daß die Disziplin dieser wilden Reiter nicht die beste war. Immerhin konnte man damals noch nicht ahnen, wie furchtbar gerade sie sich bald darauf zeigen sollten: von der Katastrophe des 10. Dec. 861, wo türkische Krieger den Chalifen und eben auch den Fath ibn Chākān umbrachten, und den sich daran schließenden Kämpfen hat sich das Chalifat nie wieder erholt.

Interessant ist die Bemerkung, daß die Türken in den Tigrisländern (دون الجبل) meist nur ein kurzes Leben hätten: sonst könnten sie allmächtig werden (37, 5). Das heiße Klima bekam den Steppensöhnen gewiß schlecht, und ihre Lebensweise wird auch nicht danach

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bei den Hunnen erwähnt sie als solche Ammian 31, 2, 9. Seine Schilderung der Hunnen bietet überhaupt eine instruktive Parallele zu dieser Schilderung der Türken. So sehr er gerade das Abschreckende, Dschäbiz das Rühmliche hervorhebt, so stimmen doch beide Darstellungen gut zusammen. — Auch noch in späteren Jahrhunderten kämpften die Türken durchweg als reitende Bogenschützen; das ergiebt sich aus anderen arabischen und persischen Quellen. Ebenso werden die Magyaren des 10. Jahrh. geschildert, wie mir Kollege Bresslau nachgewiesen hat, und auch die Mongolen scheinen dieselbe Kampfweise gehabt zu haben; jedenfalls waren auch sie alle beritten.

gewesen sein, die Körperkraft zu schonen. Die natürliche Redlichkeit und Wahrhaftigkeit, die alle guten Beobachter von Zemarch an dem unverfälschten Türken zuerkennen, bestätigt auch diese Schrift (39 ult). — Sehr verständig bemerkt Dschähiz übrigens, daß nun nicht gerade jeder Türke alle die guten Eigenschaften seines Volkes habe, wie auch nicht jeder alte Grieche weise gewesen sei usw. (47, 8).

Nach seiner Art verfährt unser Schriftsteller auch hier durchaus nicht systematisch, sondern schweift gern ab, um Sachen anzubringen, die ihm mitteilungswert scheinen. Er setzt z. B. auseinander, daß alle Völker nur ein Hauptgebiet hätten, auf dem sie sich hervortun könnten. So seien die alten Griechen (اليونانيون) große Theoretiker gewesen, aber keine Praktiker, umgekehrt die Chinesen (43 ff.). ...us dem, was den Arabern von griechischer Wissenschaft zugekommen war, begreift man allerdings dies wunderliche Urteil. — Bemerkenswert ist die Angabe, daß die Abkömmlinge der in fremden Ländern angesiedelten Araber sich im Äußeren den Eingeborenen rasch ganz assimilierten (40, und so in der dritten Schrift 83).

Dieses Werkehen verdiente sehr eine Übersetzung mit sachlichen Erläuterungen. Das wäre freilich keine leichte Aufgabe, und wer sie unternimmt, darf sich nicht daran stoßen, daß ihm etwa dies und jenes dunkel bleibt.

Die zweite Schrift handelt von den Vorzügen der Schwarzen gegenüber den Weißen. Der, an den sie gerichtet ist, war vermutlich ein Mann aus afrikanischem Blut, der es zu einer angesehenen Stellung gebracht hatte. Dschähiz macht sich seine Sache dadurch leichter, daß er nicht bloß alle Neger und Abessinier, sondern auch alle etwas dunkel gefärbten Völker, die Inder, Jawanen,<sup>2</sup> Berber, Kopten, ja selbst die Chinesen<sup>3</sup> zu den Schwarzen zählt. Eine alte arabische Redensart teilt die Menschen in Schwarze und Rote: ob

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Alexander war den Arabern kein Grieche, sondern ein Romäer.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Von Java (زايع) hat er etwas fabelhafte Vorstellungen, die an die عجائب und Sindbād den Seefahrer erinnern.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Aber مرو 79, 18 kann nicht richtig sein. Wiener Zeitschr. f. d. Kunde d. Morgenl. XVII. Bd.

sich nun die Araber selbst zu diesen oder jenen rechnen wollen, überläßt Dschähiz ihrer Wahl. Aber gerade die s. g. ismaelitischen Araber und namentlich Mekka und seine Bewohner bekommen hier allerlei Unliebsames zu hören: die alten Koraisch trieben ja das verächtliche Handelsgewerbe und wären ohne den speziellen Eingriff Gottes eine Beute der schwarzen Abessinier geworden usw. Nicht ohne Grund wird die Tapferkeit der Schwarzen gerühmt. Die schwarzen Nordostafrikaner sind ja meistens recht kampfesmutig im Gegensatz zu den Ägyptern. Dschähiz zählt einige altarabische Helden auf, deren Mütter Negerinnen waren; mit Unrecht rechnet er jedoch den Abbas ibn Mirdas zu diesen, denn dessen Mutter, die Dichterin Chansā (Agh. 13, 64 paen. 72, 6), war von gut arabischem Blut. Verwegene Tapferkeit zeigten nach unserem Buche Neger gelegentlich auch als gefährliche Räuber. Das Treiben der Bande in der Gegend von Basra zur Zeit Mansūr's zeigt schon eine gewisse Ähnlichkeit mit dem furchtbaren Aufstand der schwarzen Sklaven in derselben Gegend gleich nach dem Tode des Dschāhiz. Ob es aber historisch ist, daß, wie ein Dichter behauptet, nach der Harra-Schlacht (683 n. Ch.) in dem erstürmten Medina besonders Neger schrecklich gehaust hätten (70), ist sehr fraglich. Solchen Leuten stehen nun wieder verschiedene Schwarze gegenüber, vor denen der Fromme Ehrfurcht haben muß: Genossen des Propheten, Stützen des kanonischen Rechtes usw. Auch der weise Lokman soll ein Schwarzer gewesen sein (Identifizierung mit Asop?). Über die guten Eigenschaften der Neger, ihre Stärke, ihre Fröhlichkeit usw. wird hier allerlei Beachtenswertes gegeben; auch wird darauf hingewiesen, daß man nach den importierten Sklaven nicht deren ganzes Volk beurteilen dürfe. Rhetorische Spielerei ist es aber, wenn Dschähiz, um die schwarzen Menschen höher zu heben, die Vorzüge der schwarzen Farbe oder des Dunkels an sich darlegt. Hier und da kann man wirklich im Zweifel sein, ob er bei dem, was er sagt, ganz ernst ist. - Die Sprache der zweiten Schrift ist im Ganzen einfacher als die der ersten.

Sehr sonderbar ist die dritte Schrift. Sie gilt der Verhöhnung eines gewissen Ahmed ibn Abdalwahhāb, der, wenn wir dem Ver-

fasser trauen können, klein und untersetzt war, sich aber für groß und schlank hielt, bei Jahren war, aber jung sein wollte und dabei mit seinem gewaltigen Wissen und Können prahlte. Dschähiz, der jedenfalls von dem Manne schwer gereizt worden war, redet ihn nun zuweilen im Ernst an, meist aber ironisch, indem er von seiner Weisheit die Lösung aller denkbaren Rätsel verlangt. Da werden ihm Fragen über historische und mythische Personen vorgelegt; die schwierigsten Probleme der Physik und der Philosophie soll er aufhellen, über allerlei Zauberwerk Bescheid geben. Spöttisch wird er als einer angeredet, der alles wissen müsse, da er ja schon die Sündflut miterlebt habe. Dazwischen gibt es dann wieder bloße witzige Scherzfragen. Dschähiz benutzt die Gelegenheit, seine ausgebreiteten Kenntnisse zu zeigen. Noch weniger harmlos als bei jenen Fragen ist er, wenn er den Angeredeten als einen eifrigen Schiiten (رافعت) hinstellt. Er selbst tritt als gut orthodox auf, auch gerade, indem er schiitische Fabeln lächerlich macht (105, 7). Doch auch sonst zeigt er sich kritisch, z. B. gegenüber den Geschichten der μακρόβιοι (المعترين) und der ihnen zugeschriebenen Gedichte (107) wie gegenüber dem Glauben, daß die Menschen der Vorwelt viel größer gewesen als die Zeitgenossen (108). - Zwischen den Anreden an den Gegenstand seines Spottes setzt er mehrmals seine Ansicht über die Berechtigung des Scherzes auseinander. Dabei wird er, wie ja manchmal auch in anderen Schriften, recht weitläufig.

Vieles in diesem wunderlichen Traktat ist noch unverständlich; vieles davon wird auch wohl unverständlich bleiben. Zum Teil liegt das daran, daß hier eben recht Entlegenes zusammengetragen ist, zum Teil auch an den starken Textentstellungen. Die Fußnoten konstatieren schon mehrere Lücken; andere mögen noch unerkannt vorhanden sein.

Die Vorrede (86—89, 3) spricht von jenem Ahmed ibn Abdalwahhāb als einem nicht mehr Lebenden (كان). Vermutlich hat Dschāhiz die Spottschrift also erst nach dessen Tode veröffentlicht, obgleich er ihn darin selbst beständig als einen Lebenden behandelt.

Über die zur Herausgabe der drei Traktate benutzten Handschriften erhalten wir keine Auskunft. Jedenfalls hat van Vloten alles irgend erreichbare Material benutzt, namentlich auch die Parallelstellen in anderen Werken des Verfassers. Daß der Text besonders des letzten Stückes doch noch ziemlich schadhaft ist, war nicht seine Schuld. Wenigstens einige Kleinigkeiten wird der aufmerksame Leser immerhin zur Herstellung beisteuern können. So habe auch ich einige Emendationen gemacht, von denen ich aber die, welche bloß die Vokalisation u. dgl. betreffen, nicht erwähne, zumal es sich da zum Teil nur um Druckfehler handeln wird.

Ich lese 4, 11 انسابهم für انسابهم, das in dieser Periode nur einmal vorkommen darf, vgl. l. 15 سببهم 11, 3 والجنجي (Druckfehler?). — 15, 14 . — 35, 6 . الإمارة 35, 6 . — الجيرة 15, 14 . — 75, 8 , und بيضًا und چرًا oder) ببيض und بحمر 75, 11 . — 75, اسمر 20 يونانا für يونانا; möglich allerdings, daß schon der Verfasser eine falsche Form gebrauchte, aber gemeint ist der jegen. - 105, 4 nach كلّ من اكل ما طال ist wieder ام einzusetzen. — 105 ult. würde ich البنّي beibehalten. - 110, 4 weist die Form des Tierbuches darauf daß der Verfasser selbst das richtige בעלובוב) geschrieben hat.1 — 114, 4 وفرتنا 141, 19 وفرتنا 141, 4 خَشُب (s. Amraalqais 63, 2). — 150, كأتّ für كاد Zwar soll in dem Spruch كات überhaupt nicht stehen Harīrī, Durra 91, 10, aber es ist doch grammatisch zulässig, während nach كأنّ ein weiteres أنّ nicht denkbar ist.

Mit Betrübnis scheiden wir von dieser letzten Arbeit des Mannes, von dem noch so viel zu erwarten war!

Straßburg i. E.

TH. NÖLDEKE.

René Basset (directeur de l'école supérieure des lettres d'Alger), Contes populaires d'Afrique. Paris 1903. 8°. xxII, 455 pp. 6 Francs. Bildet den xLvII. Band des Sammelwerkes: ,Les littératures populaires de toutes les nations'.

<sup>1</sup> دیالا ا. أ ist natürlich das aramäische ا دیالا ا bisierung النحال erscheint.

Der durch seine verdienstlichen Arbeiten im Gebiet der Berbersprachen und des Arabischen rühmlichst bekannte Autor hat durch obiges Werk die folkloristische Literatur in dankenswerter Weise bereichert. Dasselbe enthält in guten Übersetzungen aus Originalschriften volkstümliche Erzälungen und Geschichten der meisten afrikanischen Völker. Die Absicht des Herausgebers, 'de présenter un tableau de l'esprit populaire tel qu'il s'est manifesté en Afrique depuis les temps les plus anciens jusqu'à nos jours', hat derselbe vollständig erreicht. Die Erzälungen sind eingeteilt in nachstehende Partien: 1) Groupe chamitique. 2) Langues sémitiques. 3) Langues du Nil. 4) Langues du Soudan. 5) Langues de Sénégambie et de Guinée. 6) Groupe Hottentot. 7) Langues du groupe Bantou. 8) Contes de Madagascar. 9) Contes des nègres des colonies.

Aus jeder zu diesen Gruppen gehörenden einheimischen Sprachen werden Sagen und Erzälungen in Übersetzung mitgeteilt. Für das folkloristische Studium besonders wertvoll sind die genauen Angaben der Originalschriften, denen der Herausgeber seine mitgeteilten Erzälungen entlehnt und dieselben in guter, dabei möglichst sinngetreuer Übersetzung wiedergegeben hat. In dieser Hinsicht unterscheidet sich das Werk von René Basset in vorteilhafter Weise von der dasselbe Thema behandelnden Schrift A. Seidels, Geschichten und Lieder der Afrikaner, ausgewält und verdeutscht', Berlin 1896, worin die Quellenangaben als recht dürftig und mangelhaft bezeichnet werden müssen.

Daß bei einem so umfangreichen Stoff, wie ihn René Basset behandelt, an manchen Stellen sich kleine Unrichtigkeiten eingeschlichen haben, tut dem verdienstlichen Werk wol keinen besonderen Eintrag. So heißt es z. B. p. 84, Note 1: "La langue afar est parlée par les Danakil des bords de la mer Rouge" etc. Diese Angabe ist nicht ganz richtig. Das Volk nennt sich selbst 'Afar, nicht Danakil. Der letztere Name ist ein arabisierender Plural des Wortes Dankali, Name eines kleinen 'Afarstammes östlich von der Halbinsel Buru, mit welchem Stamm die Araber vielleicht zuerst in Berührung getreten sind und die dann den genannten Stammes-

namen auf die gesammte Nation der 'Afar übertragen haben. — In p. 73 wird gesagt: "L'Agaou, ou Khassi est parlé dans le centre de l'Abissinie' etc. Khassi oder vielmehr 'hi: hassā ist nicht Bezeichnung für die Agausprache, sondern Name des Tigré bei den Beduan. Aber was bedeuten diese und andere kleine Flüchtigkeiten gegenüber dem reichen, wolgeordneten und gut verwerteten Stoff, den der Herausgeber bewältigt hat und wofür demselben aufrichtiger Dank gebürt.

L. Reinisch.

## Kleine Mitteilungen.

Über die sichtbarkeit der Venussichel für das unbewaffnete auge. - Es ist bekanntlich, man kann aber auch sagen: merkwürdigerweise, eine streitige frage, ob die sichelform der Venus dem unbewaffneten auge sichtbar ist, und es wird disz vilfach verneint. In unserer 1898 erschinenen abhandlung ,die geschichte von Yayāti Nahušya' haben wir nachgewiesen, dasz dieselbe eben auf dem umstande beruht, dasz man die Venus (Çukra) als sichel erkannt hatte, und deshalb disen planeten in eine engere Beziehung zum monde gesetzt hat. Einen weiteren beweis hiefür liefert Mahâbh. xII. 291, 24. Kakudî (dual fem.), womit Çukra gemeint ist. Der auszdruck entspricht dem von den mondhörnern gebrauchten gringe (du. neu.), und ist auch grammatisch interessant. Es ist wol nicht möglich die zwei formen der sichel darunter zu verstehn, je nachdem die äuszere krümmung dem beschauer nach rechts oder nach links erscheint, da die interpretation der stelle disz schwerlich zuläszt. Çiva steckt nämlich Çukra in seiner sichelgestalt in seinen mund. Die verehrung von mond und von morgenstern finden wir im altertum auch im näheren orient weit verbreitet, offenbar auch ausz keinem anderen grunde, als weil man allein an letzterem die der mondsichel ähnliche gestalt bemerkt hatte, und deshalb zwischen beiden eine engere verbindung annemen zu müszen glaubte. Man wird in Çiva schwerlich etwas anderes als die sonne erblicken dürfen.

Königl. Weinberge.

Über ein von Peterson erwähntes Manuskript des Kāmasātra. — Peterson erwähnt in seinem Fourth Report p. 25, Nr. 665 ein Ms. des Kāmasūtra, welches den Text und dazu ein bhāṣya des Malladeva enthalten soll. Im guten Glauben habe ich diese Angaben in meinen Beitrügen zur indischen Erotik p. 26 wiederholt, möchte aber jetzt bemerken, daß sich Peterson, bezw. seine Assistenten geirrt haben. Wie mich nämlich soeben der Augenschein überzeugt hat, handelt es sich in der vorliegenden Handschrift einzig und allein um Yaśodharas Jayamaṅgalā, die bis zum Ende des 6. Abschnittes reicht; genau so wie in der Ausgabe von Durgāprasāda. Wie der Name Malladeva auf den Umschlag des Ms. und in die Liste Petersons gekommen ist, weiß ich nicht; vielleicht schwebte dem Betreffenden das Wort Mallanāga vor — jedenfalls aber lehrt dieser Fall von neuem Vorsicht in der Benutzung indischer Arbeiten.

RICHARD SCHMIDT.

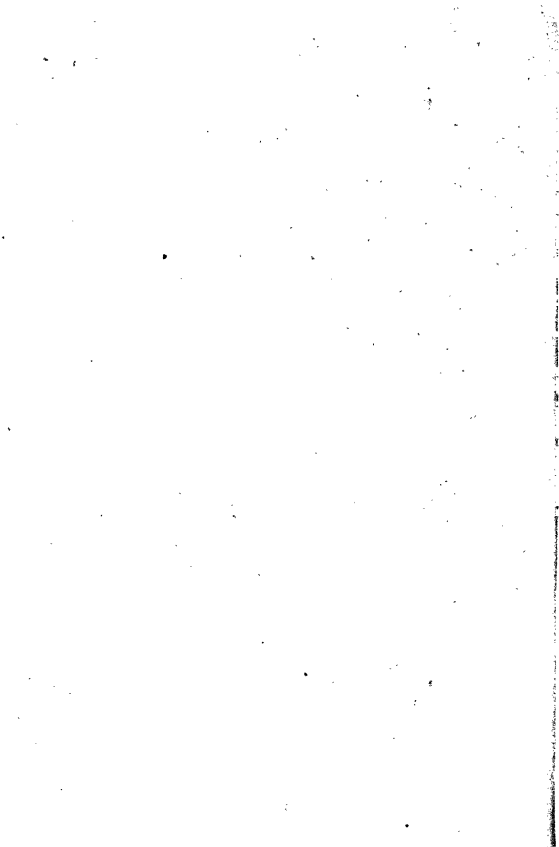
## Verzeichnis der bis zum Schluß des Jahres 1903 bei der Redaktion der WZKM. eingegangenen Druckschriften.

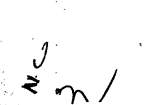
- BERGER, PHILIPPE, Mémoire sur les inscriptions de fondation du temple d'Esmoun à Sidon. (Extrait des Mémoires de l'Académie des Inscriptions et Belles-Lettres, Tome xxxvII.) Paris 1902.
- Bezold, C., Die babylonisch-assyrischen Keilinschriften und ihre Bedeutung für das Alte Testament. Ein assyriologischer Beitrag zur Babel-Bibel-Frage. Leipzig 1904.
- Boll, Franz, Sphaera. Neue griechische Texte und Untersuchungen zur Geschichte der Sternbilder. Mit einem Beitrag von Karl Dyroff. Leipzig. B. G. Teubner, 1903.
- Brooks, E. W., The sixth book of the select letters of Severus Patriarch of Antioch in the Syriac version of Athanasius of Nisibis, edited and translated. Vol. I (Text), Part I, London, WILLIAMS AND NORGATE, 1902. Vol. II (Translation), Part I, London, WILLIAMS AND NORGATE, 1903.
- Catalogue of the Sanskrit Manuscripts in the British Museum, by Cecil Ben-DALL. London 1902.
- Catalogue, Supplementary, of Chinese Books and Manuscripts in the British Museum, by R. K. Douglas. London 1903.
- A Catalogue of the Sanskrit and Präkrit Mss. in the Indian Institute Library Oxford, compiled by A. Berriedale Keith. Oxford 1903.
- Снавот, J.-B., Synodicon Orientale ou Recueil de Synodes Nestoriens publié, traduit et annoté. Tiré des notices et extraits des manuscrits de la Bibliothèque Nationale et autres bibliothèques. Tome xxxvII. Paris 1902.
- CHAVANNES, Ed., Dix Inscriptions Chinoises de l'Asie Centrale d'après les estampages de Ch.-E. Bonin. Extrait des Mémoires de l'Acad. des Inscriptions et Belles-Lettres. 1<sup>re</sup> série, tome xi, 11<sup>e</sup> partie. Paris 1902.
- COOKE, G. A., A Text-Book of North-Semitic Inscriptions. Oxford 1903.
- DEUSSEN, PAUL, Erinnerungen an Indien. Mit einer Karte, 16 Abbildungen und einem Anhange: "On the philosophy of the Vedânta in its relations to occidental metaphysics." Leipzig 1904.
- Dussaud, René, Notes de Mythologie Syrienne. Paris, E. Leroux, 1903.

- Dussaud, René, avec la collaboration de Frédéric Macler, Missions dans les régions désertiques de la Syrie Moyenne. Extrait des Nouvelles Archives des Missions scientifiques. Tome x. Paris, E. Leroux, 1903.
- Encyclopaedia Biblica. A dictionary of the Bible, edited by T. K. Cheyne and J. Sutherland Black. Part iv (Q-Z). London 1903.
- EUTING, M. J., Notice sur un Papyrus Égypto-Araméen de la Bibliothèque Impériale de Strasbourg. Académie des Inscriptions et Belles-Lettres, 1<sup>re</sup> série. Tome XI, II<sup>e</sup> partie. Paris 1903.
- Francke, A. H., Der Wintermythus der Kesarasage. Ein Beitrag zur Kenntnis der vorbuddhistischen Religion. Ladak. (Mémoires de la Société Finno-Ougrienne xv<sub>2</sub>.) Helsingfors 1902.
- Geiger. Wilhelm und Ernst Kuhn, Grundriss der iranischen Philologie. Anhang zu Bd. 1: W. Miller, Die Sprache der Osseten. Strassburg, Trübner, 1903.
- DE GOEJE, M. J., Selection of the Annals of Tabari, edited with brief notes and a selected glossary (in ,Semitic Study Series', edited by RICHARD J. H. GOTTHEIL and MORRIS JASTROW jr., No. 1). Leiden, J. BRILL, 1902.
- DE GOEJE, M. J., Mémoires d'histoire et de géographie orientales, N° 3: Mémoires sur les migrations des Tsiganes à travers l'Asie. Leiden, E. J. BRILL, 1903.
- Grænbech, Vilh., Forstudier til Tyrkisk Lydhistorie. Kæbenhavn, Lehmann og Stages, 1902.
- Gubler, Theophil, Die Patronymica im Alt-Indischen. Leipzig, Harrassowitz, 1903.
- Hantes Amsorya. Jahrgang 1903. Wien, Mechitharisten, 1903.
- HARDER, ERNST, Deutsch-arabisches Handwörterbuch. Heidelberg, C. WINTER, 1903.
- HARTLEBENS Bibliothek der Sprachenkunde, 23. Teil: B. Manassewitsch, Die Kunst, die arabische Sprache durch Selbstunterricht zu erlernen. 3. Auflage. 77. Teil: J. Rosenberg, Lehrbuch der neusyrischen Schrift- und Umgangssprache. Grammatik, Konversation, Korrespondenz und Chrestomathie. K. Wied, Leichtfassliche Anleitung zur Erlernung der türkischen Sprache. 3. Auflage. Wien 1903.
- Hazâ'în al-Kutub fi Dimišq va-davâhîhā (,Bibliothèque de Damas et de ses environs') biqalam Ḥabîb az-Zayât.
- Heider, A., Die äthiopische Bibelübersetzung. 1. Heft. Leipzig, Pfeiffer, 1902. Hell, Josef, Das Leben des Farazdak nach seinen Gedichten und sein Loblied
  - auf Al-Walîd ibn Jazîd, Dîw. 394. Text, Übersetzung und Kommentar. Leipzig, Harrassowitz, 1903.
- Horae Semiticae, No. 1: The Didascalia Apostolorum in Syriac, edited from a Mesopotamian manuscript with various readings and collations of other Mss.

- No. II: The Didascalia Apostolorum in English translated from the Syriac, by MARGARET D. GIBSON. London, CLAY AND SONS, 1903.
- Izvěstija Obščestva Archeologii, Istorii i Etnografii pri Imperatorskom Kazanskom Universiteté. Tom. xix. Kasan 1903.
- Jastrow, Morris jr., Die Religion Babyloniens und Assyriens (deutsche Übersetzung). 2. und 3. Lieferung. Gießen, RICKER, 1902/3.
- Journal of the American Oriental Society. Vol. xxiv. First half. New Haven 1903.
- Journal, The American, of Philology, edited by B. L. GILDERSLEEVE. Vol. XXIV. Baltimore 1903.
- KAUFFMANN, FELIX, Traktat über die Neulichtbeobachtung und den Jahresbeginn bei den Hebräern, von Samuel B. Moses. Nach einer arabischen Handschrift mit dem Fragmente einer hebräischen Übersetzung kritisch herausgegeben und ins Deutsche übertragen. Frankfurt a/M., Kauffmann. 1903.
- KAUTZSCH, E., Die Aramaismen im Alten Testament. 1. Lexikalischer Teil. Hallisches Osterprogramm für 1901 und 1902. Halle a/S., NIEMEYER, 1902.
- KNAUER, FRIEDRICH, Das Mānava-Çrauta-Sūtra, herausgegeben. Buch III—v. St. Pétersbourg 1903.
- Kugler, Franz H., Babylon und Christenthum. I. Heft: Delitzschs Angriffe auf das Alte Testament (Sonderabdruck aus den 'Stimmen aus Maria-Lach.) Freiburg i Br., Herder, 1903.
- Kunos, Ignaz, Sejz Suleiman Efendis Cagataj-Osmanisches Wörterbuch. Verkürzte und mit deutscher Übersetzung versehene Ausgabe (in ,Publications de la Section Orientale de la Société Ethnographique Hongroise' 1.).
- LANDAU, W. v., Beiträge zur Alterthumskunde des Orients. III. Die Stele von Amrith. Die neuen phönicischen Handschriften. Leipzig, Pfeiffer, 1903.
- Leander, Pontus, Über die sumerischen Lehnwörter im Assyrischen. Upsala Universitets Ärsskrift. 1903.
- Löwr, Albert, Die Echtheit der moabitischen Inschrift im Louvre. Aufs neue geprüft. Wien 1903.
- MACLER, Frédéric, Histoire de Saint Azazaïl. Texte syriaque inédit avec introduction et traduction française, précédée des actes grecs de Saint Pancrace, publiés pour la première fois. Paris, BOUILLON. 1902.
- Al-Machriq, Revue catholique orientale bimensuelle. Jahrgang 1903. Beirut 1903.
- Meinhold, Johannes, Studien zur israelitischen Religionsgeschichte. Bd. 1. Der heilige Rest. Teil 1. Elias, Amos, Hosea, Jesaja. Bonn, Marcus & Weber, 1903.
- Mittheilungen der deutschen Gesellschaft für Natur- und Völkerkunde Ostasiens. Bd. 1x. Teil 1 und 3. Tokyo 1902/3.
- NIKEL. JOHANNES, Genesis und Keilschriftforschung. Ein Beitrag zum Verständ-

- nis der biblischen Ur- und Patriarchengeschichte. Freiburg i/Br., HERDER, 1903.
- Oertel, Hanns, Contribution from the Jāiminīya Brahmana to the history of the Brāhmana Literature. From the Journal of the American Oriental Society, vol. XXIII. 1902.
- OLDENBERG, H., Die Literatur des alten Indien. Stuttgart, Cotta 1903.
- Oriens Christianus, Römische Halbjahrshefte für die Kunde des christlichen Orients, von Anton Baumstark. II. Jahrg. 2. Heft. III. Jahrg. 1. Heft. Rom 1902, 1903.
- Râja-Çekharas Karpūra-Mañjarî, a drama by the Indian poet Râjaçekhara (about 900 a. D.) critically edited in the original Prâkrit, with a glossarial index and an essay on the life and writing of the poet by Sten Konow, and translated into English with notes by Ch. R. Lanman (im ,Harvard Oriental Series' vol. IV). Cambridge Mass. 1901.
- Reitemeyer, Else, Beschreibung Ägyptens im Mittelalter aus den geographischen Werken der Araber. Leipzig, Seele & Co., 1903.
- Rendiconti della Reale Accademia dei Lincei. Classe di Science Morali, Storiche e Filologiche. Serie v, vol. XII. Roma 1903.
- Schwarz, Paul, Gedichte des Ma'n ibn Aus. Arabischer Text und Kommentar. Leipzig, Harrassowitz, 1903.
- Steinschneider, Moriz, Die arabische Literatur der Juden. Ein Beitrag zur Literaturgeschichte der Araber. Frankfurt a/M., Kauffmann, 1902.
- Stooss, Carl. Das babylonische Strafrecht Hammurabis. Aus der Schweizerischen Zeitschrift für Strafrecht. 16. Jahrg. 1. und 2. Heft. Bern 1903.
- Trudy po vostokovėděniju, izdavajemye Lazarevskim Institutom Vostočnych Jazykow. XIII.: Istočniki dlja istorii Mochammeda i literatura o nëm. A. Krymskago. Moskva 1902.
- Trideatilėtie special'nych klassov Lazarevskago Instituta Vostočnych Jazykov (1872—1902). Moskva 1903.
- VLIEGER, A. DE, Kitâb al-Qadr. Matériaux pour servir à l'étude de la doctrine de la prédestination dans la théologie Musulmane. Leyde, BRILL, 1903. .
- VLOTEN, G. VAN, Tria opuscula auctore Abu Othman Amr ibn Bahr al-Djahiz Basrensi. (Opus posthumum.) Lugduni Batavorum, Brill, 1903.
- Weber, Simon, Die katholische Kirche in Armenien. Ihre Begründung und Entwicklung vor der Trennung. Ein Beitrag zur christlichen Kirchen- und Kulturgeschichte. Freiburg i/Br., Herder, 1903.
- Winckler. Hugo, Die Gesetze Hammurabis. Königs von Babylon, um 2250 v. Chr. Das älteste Gesetzbuch der Welt. ("Der alte Orient", Gemeinverständliche Darstellungen, herausgegeben von der Vorderasiatischen Gesellschaft, iv. Jahrg., Heft 4.) Leipzig, Hinrichs, 1902.





·. .

•

.

٤.

.

•

70

• • •

.

1

